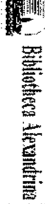


دارالفچکر بسیمریه

المفاصل شعوت المقالف



٠

المعالى المنافئ المناف

الدكتورسث وقي أبوخليل

الموادي المائلة المائل

دَارُ آلفِ<u>ٽ</u>ٽِرِ بِسُن . شوريته كَارُأَ لَفِحْثِ لِلْمُعَاصِرُ بَسِيدِوتُ - كَبْسَنَان

الرقم الاصطلاحي: 1003 الرقم الدولي: 4-410-57547 - 158N: الرقم الموضوعي: 210 الموضوع: دراسات إسلامية المعنوان: الحوار داغاً، وحوار مع مستشرق التأليف: الدكتور شوقي أبو خليل المعند المعمويري: دار الفكر بدمشق المنف التممويري: دار الفكر بدمشق عدد المعنعات: 192 عدد المعنعات: 200

### الإصدار الثالث 1416 هـ / 1996 م الطبعة الأولى 1994 ،



#### جميع الحقوق محفوظة

ينع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرئي والمسبوع والحاسوي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطي من دار الفكر بدمشق برامكة مقابل مركز الانطلاق الموحد سورية ـ دمشق ـ ص.ب (962) عاتف 717 22393، 2211166

## مقدّمة

« إِنَّ احْتَىلاف الْخَتَلَفَين فِي الْحَـقُ ، لا يــوجب اختَلافَ الْحَقِّ فِي نَفْسَه » .

ابن السيد البَعظيوسي

بسم الله القبائل في محكم التَّنزيل : ﴿ قَد سَمِعَ اللهُ فَـوُلَ الَّتِي تُجادِلُكَ فِي زَوْجِهـا وَتَشْتَكِي إِلَى اللهِ وَاللهُ يَشْمَعُ تَحاوُرَكُما إِنَّ اللهَ سَمِيعَ بَصِيرٌ ﴾ [ الجادلة : ١/٥٨ ] .

وصلى الله على سيّدنا محمد بن عبد الله ، الذي خاطبه الله بقوله الكريم : ﴿ فَبها رَحْمَة مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُم وَلَوْ كُنْتَ فَظَا عَلِيظَ القَلْبِ لاَنْفَضُوا مِنَ حَوْلِكَ فَاعْفَ عَنْهُم وَاشْتَغْفَر لَهُم وَشَاوِرْهُم في الأَمْرِ فهاذا عَرَمْتَ فَتَوكُلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحبُ الْتَوكُلِينَ ﴾ واشتغفر لهم وشاورة الله على الله عن الحسن البصري الذي قال معلقاً على هذه الآية الكريم الكريمة : «قد علم الله أنْ ما برسوله حاجة إليهم ، ولكن أراد أن يقتدي بسه من الكريمة » ، وبعد ...

منذ الشّهر الثَّالث من عام ألف وتسع مئة واثنين وتسعين ، وأَنا أَفكّر بكتاب يضم بين دَفّتيه موضوع : ( الحوار أَوَلا .. والحوار داعًا ) .

> الحوار أوَّلاً ضمن الجماعة الإسلاميَّة الواحدة . والحوار أوَّلاً بين الفئات الإسلاميَّة على مختلف مواردها وقنواتها .

 <sup>(</sup>١) وقال قنادة : « أمر الله نبيَّه أن يشاور أصحابه في الأمور وهو يأتيه وحي السَّماء ، لأنَّه أطيب لأتفس القوم » .

والحوار أوَّلاً بين المذاهب الإسلاميَّة سُنَّة وشيعة .

والحوار أولاً بين الإسلاميّين وبين العلمانيّين .

والحوار أُوُّلاَّ بين المسلمين وبين أهل الكتاب .

والحوار دامًا للتواصل ، ولمواصلة الألفة ، والسّعي الحثيث للوصول إلى الحقيقة ، بعيداً عن التّعصّب ، وتطبيقاً للقاعدة القائلة : استدل ثمّ اعتقد ، لا أن تعتقد ثمّ تلوي أعناق النّصوص إلى ما يوافق اعتقادك .

الحوار أُوَّلاً .. تنفيذاً لأمر الله تعالى :

﴿ لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ قَد تَبَيِّنَ الرُّشَّدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ [ البقرة : ٢٥٦/٢ ] .

﴿ وَمَاعَلَى الرَّسُولَ إِلاَّ البِّلاَّغُ الْمِينُ ﴾ [ النُّور : ١/١٥ ] .

﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرسَلُمُنَاكَ عَلَيْهِم حَقِيظَاً إِن عَلَيْكَ إِلاَّ البَـلاَغُ ﴾ [الشُورى:

﴿ قُـلُ يَـاأَهُـلَ الكِتَـابِ تَعَـالُـوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَـوَاءِ بَيْنَنَـا وَبَيْنَكُم أَلاَّ نَعْبُـدَ إِلاَّ الله وَلاَ نَشَرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبِابًا مِنْ دُونِ اللهِ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَـدُوا بِأَنَّا مُسَلِمُونَ ﴾ [آل عران: ١٤٨٣] .

والحوار دائمًا لتحقيق وحدة الصَّفِّ ، وإلاَّ فالطُّوفان قادم ، وسيجرف الجميع .

الحوار الذي هدفه الوصول إلى الحقيقة لاعتناقها ، والوصول إلى الطّريق الأصوب لسلوكه ، والوصول إلى التّواصل الثر ، والبعد عن التّجافي ، كي لا نصل إلى موقف : أكِلْتُ يومَ أُكِلَ الثّورُ الأبيض .

حوار لا تقف فيه وقفة الخَصْمَيْن المتضادَّيْن المتباينَيْن ، حيث موقف نصرة النَّفس ، وتفنيد مزاع الآخر ، بأدلة من شأنها أن ترفع القَدْر ، وتحطَّ من مقام النَّاس ، بل نقف وقفة احترام للآخرين ، ونضع كلامهم وأمورهم على أحسن الوجوه ،

ما وجدنا لها وجهاً حسناً ، مع مجانبة الحقد ، وعدم الاستخفاف بأحد ، مع الأُلفة الَّتي توجب الأُخوّة ، والأخوّة الّتي أوصت بحسن العِشْرة ، وحثّت على كريم الصّعبة .

الحوار الذي يفتح الأبواب للوصدة بين الإخوة أنفسهم ، وبينهم وبين الآخرين ، ويزيل ما توهم كل عن الآخر ، واللذي من أهم سهاته ألا تشكيل لفكر ، ولا اتخاذ لموقف إلا عن قناعة ودليل وتوثيق ، وإن خالف الهوى ، ودون خوف من نقد مثر متبصر ، بعيداً عن نقد التقريع والتشهير ومصادرة الأفكار والرَّاي الآخر ، مع التَّاكيد على نقاط الالتقاء ، بعيداً في أوّل الخَطَى عن نقاط الافتراق ، لأنَّ التَّركيز على نقاط الافتراق والخلاف ، يؤدّي إلى بزوغ السّلوك الحاقد ، كا أنّ التَّركيز على نقاط الالتقاء يوصل إلى بزوغ السّلوك الحاقد ، كا أنّ التَّركيز على نقاط الالتقاء يوصل إلى بزوغ السّلوك الحَقم والوداد .

الحوار أوَّلاً .. بعيداً عن للواقف المتحجِّرة ، الَّتي توصل ـ وقد أوصلت ـ إلى ضيق الأَفق ، والبعد عن الحقيقة ، وبعيداً عن تضييع الكُلَّ في سبيل الجزء ، فالإسلام كُلَّ ، وللذهب جزء ، والعاقل لا يعيش في ظلَّ المذهب ، بل يعيش في ظلَّ الإسلام ، وعوت في كنفه .

حوار يعتد على محاكاتنا المبنيّة على أصول الإسلام وأهدافه ، لاالحوار الّذي يسير في ركاب من يفكّر لنا ، أو في ظلّ إرادة غيرنا ومشورته وأهوائه ، فالكلّ خاضع للحوار والمناظرة ، ومطالب بالدليل من الكتاب والسّنة ، ولقد قيل :

« اجتمع متناظران ، فقال أحدها للآخر : هل لك في للناظرة ؟ قال : على شرائط : أن لا تغضب ، ولا تشغب ، ولا تعجب ، ولا تحكم ، وعلى أن لا تجعل الدعوى دليلك ، وأن لا تجوّز لنفسك تأويل آية على مذهبك إلا جوّزت لي تأويل مثلها على مذهبي ، وعلى أن تؤثر التصادق ، وتنقاد للتعارف ، وأن يبقى كل منافي مناظرته على أن الحق غايته ، والرّشد بغيته » .

وَالحوار واجب وضرورة في هذا العقد الأخير من القرن العشرين ، حيث قيدام النظام الدولي الجديد ، ينقّد عليّا : « لتذهب جيع الشّعوب إلى الجحيم ، ما دامت مصارف أوربة وأمريكة تتربّع على عرش المال() ، وتشعل بأيديها مواقد الحروب متى شاءت بقرار نظامي شرعي لجلس الأمن ، يقع على عاتق أمريكة تفسيره وتنفيذه » ، وهذا النظام الدولي الجديد جعل ورقة حقوق الإنسان ورقة رابحة في يده ، يلوّح بها في المكان الذي يريد ، والزّمن الذي يُحَدّد ، ويضعها على رفوف الحفوظات في المكان الذي يريد ، مع العلم أن حق النّقض ( الثيتو ) الذي تملكه بخالف أبسط قواعد حقوق الإنسان ، فأيّ ( ديموقراطيّة ) في الأمم التّعدة مع حق النقض الذي يتتبع به الأعضاء الخسة الدائمون في مجلس الأمن ، حيث لكلّ عضو منهم الحقّ في أن يكون بمفرده أقوى من كلّ أعضاء الأمم المتّعدة مجتمعين ؟ علماً ألاً دَوْرَ في هذا الجلس لمليار ومئتي مليون مسلم ، ولاحظ فيه للقارة الإفريقيّة ، ولا تثيل فيه لأمريكة اللاّتينيّة .

حوار في زمنِ التَّبشير ميزانيَّته السَّنويَّة عشرات المليارات من الـدُّولارات ، جـاعلاً العالم الإسلامي في قبضة الجهل والمرض والفقر .

حوار في زمني يتطلّع النّاس فيه إلى ( آفاق للستقبل ) ، وأين سيكون قلب العالم غدا ؟

حوار في عالم يتحدّث عن الغد ، وشريحة عريضة من للسلمين محور حديثها ، وقطب انطلاقها ، خلافات سياسيَّة تاريخيَّة ، مضى عليها أربعة عشر قرناً ، أف آن أن نترجم الحاضر في ضوء خبرات للاضي ، ونبني المستقبل في ضوء هذه الخبرات ووقائع الحاضر ؟ ولو حرص بعضهم على امتزاج دون ذوبان ، أو اختلاط دون اقتران .

<sup>(</sup>۱) ديون العالم الثّالث تقدّر بمئات المليارات من الدُّولارات ، فوائدها السّنويّة عشرات المليارات ، فديون الجزائر الحارجيّة - مثلاً - ٢٧ مليار دولار ، تدفع الجزائر من دخلها القومي السّنوي المقدّر بـ ١٣ مليار دولار ، تنفع ٩ مليارات دولار - كلُّ عام - لالسياد الدُّيون ، بل فوائد وعولات ، وتبقى الدُّيون ثابتة = ٢٧ مليار دولار ! ؟!

الحوار في زمن وصف فيه الإسلام بالعنف ، ويرفضه الحوار ، مع مصادرة آراء الآخرين ، حتَّى قالت (بربارا والترز) - وهي من أشهر مقدّمات البرامج في التلفاز الأمريكي - تصف أحد كسار السّياسيّين المسلمين ، إنها لم يكن في تصوّرها أن أحد المسلمين يحدّد وقته بدقّة ، بل ويحترم مواعيده ، ولم تكن تعرف بوجود مسلم يحترم المرأة ، ويصل إلى ما يريد بالعقل والحوار ، وليس بالخطف والإرهاب (1) .

العالم يتحدّث عن عالم الغد ، وعن انهيار الولايات للتّحدة مع مطلع القرن الحادي والعشرين ، حيث يصبح لها وضع شبه ثانوي ، والبديل هو اليابان وأوربة للتوحّدة ( البيت الأوربي للشترك )(٢) .

ويتحدّث أيضاً عن الأشياء التي سيستهلكها النّاس عام ألفين ومابعده ، وبائ شكل ستتبدّل أنماط حياتهم وحاجاتهم وطموحاتهم وأحلامهم ؟ وما ألذي سيحققه : ( التيليفاكس : Telefax ) ، أي : الرّسالة للهتوفة ، الرّسالة الخارقة لكلّ أنظمة الرّقابة ، وألّي ينتشر الخبر من خلالها بسلسلة هندسيّة ، فما يُطبع في أقامي الدّنيا ينقل بعد سو يعات إلى أدانيها ، وإلى كلّ أرجائها ، وما يصوّر في العواصم الأوربيّة ينقل بعد سو يعات إلى أدانيها ، وإلى كلّ أرجائها ، وما يصوّر في العواصم الأوربيّة خلسة ، ويهم الأمّة العربيّة ، والعالم الإسلامي ، ينقل ( بالتيليفاكس ) في اليوم ذاته إلى أرجاء الوطن العربي كلمه ، والعسالم الإسلامي ، ليفضح أموراً ، ويكشف عن أخرى .

والخبر للمنوع ، والصُّور المحظسورة ، تصل لمن يسعى إليها ، ولمن لا يسعى ، ولكن ... مع الحوار الصَّادق الواضح الجلي ، لا خوف من ( التيلفاكس ) ، ولا من غيره مها تقدَّم العِلْمُ وتقدَّمت وسائل اتَّصاله ، لأنَّ ( الصَّدق والوضوح ) يزيلان العمليَّة التَّراكيَّة من التَّسليم والحداع ، والتَّسليم دون قناعة ، وبعد ذلك تكون المفاجآت !

<sup>(</sup>١) - العالم الإسلامي : ١٢٨٤ ، الإثنين : ٩ ـ ١٥ تشرين الثَّاني ( نوفمبر ) ١٩٩٢ ، ص : ٥ .

 <sup>(</sup>٢) أفاق المستقبل ، جاك أتاني ( مستشمار الرئيس الفرنسي فرنسوا ميتران ) ، دار العلم الملايين ، بيروت ،
 ط ١ = ١٩٩١ .

هذا ، ومنذ شهر آذار ( مارس ) سنة ١٩٩٢ م ، وأنا أفكر في كتاب بحث على الحوار ، حيث الحجّة والعقل ، وحيث نبذ العنف الدي يدل على التّحجر ، وإيصاد باب البحث عن الحلول العقلائية ، وحيث نهاية التّدابر ، وترك التّخيّلات كلّ عن الآخر ، عكفت في رحلتي إلى باكو ، عاصمة جهدوريّة أذربيجان ، من التّالث والعشرين من الشّهر الحامس ، وحتى السّادس من الشّهر البّادس ١٩٩٢ م ، على تلاوة كتاب الله الجيد ، مستخرجاً كلّ آيات الحوار ، فإذا معظم سور القرآن الكريم لاتخلو من حوار ، أو حوارات ، ناهيك عن تحكم العقل والتّدبّر والتّفكر ، حوار شامل عام ، مع كلّ الفئات والشّرائح المختلفة المتباينة عقائدياً ، ولو أردت إيرادها هنا لاحتجت إلى كتاب برأسه ، ولكن يكفينا القول ؛ إنّه قبل خَلْقِ الإنسان كان الحوار ، الحوار بين الله سبحانه وتعالى والملائكة :

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيها مَنْ يُفْسِدُ فِيها وَيَشْفِكُ السّدَماءَ وَنَحْنُ نُسَبّع بِحَمْدِكَ وَتَقَدّسَ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [البغرة: ٢٠/٢].

وعدت إلى دمشق ، ورحت أبحث في مجالس الحوارات والمناظرات التي كانت تعقد في العهدين الأموي والعبّاسي . فوجدت الكثير الكثير ، كالحوارات الّتي كانت تدور في مجالس معاوية بن أبي سفيان مع عدد من الصّحابة ، وكحوار عر بن عبد العزيز مع الخوارج ، وتبقى مجالس المناظرات في عصر المهدي والرّشيد شواهد على حرّيّة الفكر في العصر الذّهبي لحضارتنا العربيّة الإسلاميّة ، مثل : المناقشات الحارّة بين سيبويه والكِسَائي (علي بن حمزة ) في شأن مسألة لغويّة ، وبين الشّعراء والأدباء في تفضيل شاعر على آخر ، وبين أهل السّنة والجاعة وبين المعتزلة في أمور فلمنيّة ، وبين المسلين والمسين وزعم المانويّة (يزدانبخت ) ، وهذا يدل دلالة واضحة على ماكان المناظرة في هذا العصر النّهبي من مكانة ، حتّى أصبحت من أمّ مميزاته ،

وجاء في ( جواهر الأدب )(١) مناظرات لطيفة ، مثل :

مناظرة بين السيف والقلم ، لزين الدين عمر بن الوردي ، المتوفّى سنة ٧٤٩ هـ . ومناظرة بين الليل والنّهار ، لحمد المسارك الجنزائري ، ولـه أيضاً مناظرة بين الأرض والسّماء .

ومناظرة بين فصول العام ، لابن حبيب الحلبي ، المتوفّى سنة ٧٧٩ هـ . ومناظرة بين الجمّل والحصان ، المقدسي ، المتوفى سنة ٨٧٥ هـ . . ومناظرة البرّ والبحر ، وأخرى بين الهواء والماء ...

ومن المناظرات التّاريخيّة الهامّة في العهد العبّاسي : ( الحَيْدة ، أو المناظرة الكبرى في المحنسة خَلْقِ القرآن (٢) ) ، والّتي دارت بين الإسام عبد العزيز بن يحيى بن مسلم الكناني ، وبين بشر المريسي ، بحضرة المأمون (٢) الذي قال لعبد العزيز : « إنه قد اتّصل بي ماكان منك وقيامك في المسجد الجامع ، وقولك إنّ القرآن كلام الله ... إلخ ، بحضرة الحَلْق وعلى رؤوس الحلائق ، وماكان من مسألتك بذلك من الجمع بينك وبين خالفيك على القول لتناظرهم في حضرتي ، وفي مجلسي ، والاستاع منسك ومنهم ، وقسد جمعت المخالفين لك لتناظرهم بين يَذي مواكون أنا الحاكم بينكم ، فإن تتبيّن الحجّة لك عليهم ، والحق معهم عاقبناك ، وإن تكن الحجّة لم عليك ، والحق معهم عاقبناك ، وإن استقلت أقلنساك » ، ثم أقبسل المسامون على بشر المريسي ، وقسال : يسابشر ، قم إلى عبد العزيز فناظره وأنصفه .

<sup>(</sup>١) حبواهر الأدب ( المناظرات ) : ٢٢٤/١ ، أحمد الهاشمي ، مكتبة المعارف . بيروت .

<sup>(</sup>٢) انظر طبعة : دار القتح للطباعة والنُّشر، بيروت ، ط ١ سنة ١٩٨٣ م .

 <sup>(</sup>٣) المأمون العباسي: ( ١٧٠ ـ ٣١٨ هـ = ٣٨٦ ـ ٣٢٨ م ) عبد الله بن هـارين الرئيد ، سابع الخلفاء من
 بتي العباس في بغداد ، أطلق حرّية الكلام للباحثين وأهل الجدل والفلاسفة ، لولا المحنة بخلق القرآن في
 المئة الأخيرة من حياته .

الحوار ضرورة ، لأنه من الطبيعي عند بني البشر ، وللسلمون بشر ، ولكن مادام لهم ( ميزان ) ، لا مانع من الخلاف ، بآدابه الإسلاميَّة ، ولا ( للاختلاف ) ، ولا لقتل حاضرنا ومستقبلنا باسم اختلافات مضت ، وأضحت تاريخاً .

ذكر ابن القيم أن هنالك مئة مسألة خلاف بين عمر بن الخطاب ، وبين عبد الله بن مسعود رضي الله عنها ، وعلى الرغ من كلّ ذلك ما نقص حبّ أحدها لصاحبه ، وما أضعف من تقدير ومودّة أيّ منها للآخر ، حتّى جاء ابن مسعود اثنان ، أحدها قرأ القرآن الكريم على عمر رضي الله عنه ، وآخر قرأه على صحابي آخر ، فيقول للّذي قرأ على عمر : أقرأ فيها عمر بن الخطاب ؟ فيجهش ابن مسعود بالبكاء ، حتّى يبل الحصى بدموعه ، ويقول : اقرأ كا أقرأك عمر ، فإنّه كان للإسلام حصنا حصينا ، يدخل النّاس فيه ولا يخرجون منه .

والحوار الصّحيح ، إن صدقت النّيّات ، لا يصل فيه أحد الطّرفيْن إلى قواعد ، أو نتائج ، تشبه العبارات الآتية :

دائرة مربّعة ، أو مثلّث متوازي الأضلاع ، أو : النّزول إلى الأعلى ، أو : الصّعود إلى أسفل ، أو إن محيل نصف السدّائرة يساوي نصف قطرها لاشتراكها بكاسمة ( نصف ) .

فن دعوات الجماحظ (عمرو بن بحر ) لصديق يحبّه : « جنبك الله الشّبهة ، وعصك من الحيرة ، وجعل بينك وبين المعرفة نسباً ، وبين الصّدق سبباً ، وحبّب إليك التّثبّت ، وزيّن في عينك الإنصاف ، وأذاقك حلاوة التّقوى ، وأشعر قلبك عزّ الحقّ ، وأودع صدرك برد اليقين ، وطرة عنك ذَلَّ البأس ، وعرّفك ما في الباطل من الذّلة ، وما في الجهل من القلّة » .

وجعل العلماء آداباً للمتناظرين المتحاورين ، وهي :

- ١ ـ أن يتحرَّزا من إطالة الكلام ومن اختصاره .
  - ٣ ـ وأن يتجنبًا غرابة الألفاظ وإجمالها .
  - ٣ ـ وأن يكون كلامها ملائمًا للموضوع .
    - ٤ ـ وَالاً يسخر أحدهما من صاحبه .
- ٥ ـ وأن يقصد كلُّ منها ظهور الصُّواب ، ولو على يد صاحبه .
- ٦ وألا يتعرَّض أحدهما لكلام صاحبه قبل أن يفهم غرضه منه .
  - ٧ وأن ينتظر كلُّ منها صاحبه حتَّى يَفْرُغَ من كلامه (١).

#### ويعد ...

أرجو أن أضع النّاس على اختلاف مشاربهم أمام الحوار أوّلاً ، والحوار دائماً ، علنا جيعاً نتوصّل إلى حلّ مشكلاتنا عن طريق الحوار ، والعقل ، والحجّة ، لاعن طريق العنف ، أو التّسليم بلادليل .

يقول الله تعالى في محكم التَّنزيل:

﴿ كَذَٰلِكَ يَضْرِبُ اللهَ الْحَقُ وَالبَاطِلَ فَأَمَّا الزُّبَدُ فَيَذْهَبَ جُفَاءً وَأَمَّا ما يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمكُثُ فِي الأَرْضِ كَذَٰلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الأَمثالَ ﴾ [ الزّعد : ١٧/١٣ ] .

### الدكتور شواتي أبو خليل

دمشق : ۱ محرم الحرام ۱٤۱۵ هـ ، ۱۰ حزیران ( یونیو ) ۱۹۹۶ م .

 <sup>(</sup>١) رسالة الآداب في علم أداب البحث والمناظرة ، محمد امحي الدين عبد الحميم ، ط ٧ سنمة ١٩٥٨ ، المكتبة التُجارية الكبرى ـ القاهرة .

# الحوار دامًا ضين الجماعة الإسلامية الواحدة

﴿ كَانَ السَّاسُ أَمَّةً وَاحِدةً فَبَعَثَ اللهُ النّبيينِ
مُبَشِّرِينَ وَمُسُدِرِينَ وَأَذْرَلَ مَعَهُمُ الكِشَابَ
بِالحَقُّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فينا اختَلَفُوا
فيهِ وَمَا اختلفَ فيه إلاّ الذّينَ أُوتُوهُ مِن
بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ البَيّنَات بَغْيها بَيْنَهُم فَهدَى
اللهُ الذّينَ آمنُوا لِمَا اختَلَفُوا فيه مِنَ الحَقَّ
بإذْنِه واللهُ يَهُدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِراطِ

[ ألبقرة : ٢١٢/٢ ]

إنّ مما يوصم به الإسلام من قبل أعدائه ، رفضه للحوار ، لإ يانه بالعنف ، ولنبذه مبدأ حرّ يّة المعتقد . وصواب ماسبق : مما يوصم به بعض زعماء للسلمين ويعض مشايخهم ، وغلاة المتصوّفة منهم خاصّة ، رفضهم للحوار ، خوفاً من النّقد أن يهدم الهيبة المصطنعة ، والمصالح الشّخصيّة ، والمنافع المكتسبة ، فهم في منهجهم الصّوفي المغرق ، وفي تربيتهم وسلوكهم يغتالون الحرّية ، ويصادرون العقل ، ويعطلون الفكر ، إنهم يحون شخصيّة المريد عاماً .

مع أنَّ الدِّين الحقَّ لا يعانق إلا العقل ، فعان من مثل يعقلون ، ويتفكّرون ، وأولو النَّهى ، الَّذين يتدبّرون ، لا نجدها في الأدب الجاهلي ، فالعقل غذاؤه العلم والبحث ، وتحكيم في أمور الحياة أمر فطري طبيعي ، وللحكاء قاعدة فلسفيّة تقول : إنَّ القسر لا يدوم ، وإنَّ التَّيَّار غير الطبيعي لا يبقى ، والتَّيَّار الفطري

هـ و الأقـدر على البقـاء والنّبـات ، ومن مميزات الإسـلام أنّـه قــد اعترف بجميـع الميـول الفطريّة في الإنسان ، ولم يرفضها ، ولم يمنح لإحداها سهاً ونصيباً أكثر مما تستحقه .

« والعَالِمُ الَّذي يتقبَّل الشَّيءَ أو يرفضه دون دليل .. لا يتلك الرُّوح العلميَّة ، إنَّه عِرُد مستودع فحسب لمجموعة من المعارف ، وآلة تسجيل قد سجلَّت كلَّ ما تعلَّمته (۱) وعرفته ، ولكن لا يوجد في روحه ذلك النُّور والمقياس السَّلم للقبول والإنكار ، إذن فليست روحه علميَّة (۱) » .

الخلصون يعلمون ، أنَّه من قبل خَلْق الإنسان كان الحوار، وسور القرآن الكريم زاخرة بآيات الحوار، لذلك .. فهم يحاورون ، ولا يضرُّهم الحوار، بل يزيدهم رفعة وسلامة بالرَّأي .

وغير المخلصين حينها يغلقون بهاب الحوار ، يفرّغون الإسلام من جوهره في تحكيم العقل ، ويجرّدون الإيمان من لبابه ومن ركائزه ، فإن قال رجل غيور في الجماعة كلمة الحقّ الموثّقة المخلصة ، ولم توافق أهواءهم أو مصالحهم الماديّة ،قالوا عن قائل كلمة الحق : لقدارتد ، وإن استفسر آخر عن مسألة أوقول أوقعل يخالف الشّرع بجلاء ووضوح ، أوعن صلة بجهة مشبوهة ، لها صلتها بالماسونيّة والصّهيونيّة العالمية ، بل تلك الجهة هي الماسونيّة والصّهيونيّة العالمية ، بل تلك الجهة هي الماسونيّة والصّهيونيّة العالمية (لم) .

وأحكامهم هذه أمرحتي ، نتيجة مسلكهم التربوي ، لقد جعلوا من شعاراتهم : خطأ الشيخ خير من صواب المريد ، وللريد بين يدي الشيخ كالحنط بين يدي الحنط ، وإن قال الشيخ ، إن اللبن أسود ، فيجب الاعتقاد بذلك ، ولا يدري للريد الحكمة الإلهيّة الّى وراء قول الشيخ !

<sup>(</sup>١) والأصوب أن نقول : كل مالقَّنْهُ .

 <sup>(</sup>۲) مقالات إسلامية ، مرتضى الطهري ، ص : ٥٧ ، دار التعارف المطبوعات ـ بهروت .

<sup>(</sup>٣) ولا أعنى هنا شيخاً أو جماعة بعينها ، أبداً ، إنما الحديث عُن ينهج هذه التّربية الانطوائيَّة التّسلطيَّة .

إنّ الحوار يفسد عليهم سطوتهم ومنافعهم الماذيّة . ويحجّم هيبتهم الجوفاء ، الفارغة للضون ، فويل للمسلمين من ذلك الوحش الكاسر الدي لا يعرف قياً إلا الكسب والمادّة والنّوعامة ، والتّعظيم الفارغ الحسوى ، والدي لا يعرف إلا الكسنب مبرّرين ارتكابه بالمصلحة العامّة ، والنّفاق معلّلين اقترافه بالحرص على سلامة الجماعة ، ناهيك عن التّدجيل والمراوغة والعصبيّة للآل والأقارب ، وللمالئين للنتفعين ، الذين يجبّون من أحبّ الشيخ ، ويبغضون من أبغض الشيخ ، دون فيصل من عقمل ، أو حكم من حوار .

إنهم يعيشون أجواء الحبة والرابطة الجاهليّة ، ويترّغون في أكناف العصبيّة القبليّة ، لأنّهم لُقّنوا أن الشّيخ أوحد دهره ، وفريد زمانه ، وكل (أولياء) الدّنيا تحت جناحه ، فإن طالب منصف بالدّليل وسأل عن البرهان ، جاء الجواب : « مَنْ يعرف يعرف ، ومن لا يعرف يقول كفّ عدس » . ونتيجة طبيعيّة لهذه المسادئ ، يُهاجم الآخرون وينتقدون دون معرفة علمهم وعملهم وإخلاصهم في مضار الدّعوة الإسلاميّة .

ومن يرفض حديثاً موضوعاً مكذوباً على رسول الله عَلَيْ ، مثل : « ماصُبُّ في صدري شيءٌ إلا وصببته في صدر أبي بكر » ، و « من أصلح جُوَّانيَّه ، أصلح الله برَّانيَّه » و : « مَنْ صلَّى خلف عسالم ركعتَيْن ، وسمع منه كلمتَيْن ، ومشى معه خطوتَيْن ، أسكنه الله جنَّتَيْن ، بقدر الدُّنيا مرَّتَيْن » ..

من يرفض هذه الأحاديث الموضوعة ، توجُّه إليه أصابع الاتُّهام ، إنَّه يشكُّك بمسيرة الجماعة ، ويهدم بعضاً من أركانها .

ومن لا يقبل أن يُحَمِّل معنى آية كريمة فوق ما يحتمل ، مرتدُّ نكص على عقبيه .

ومن يرفض الرُّؤى والمنامات ، والقصص الرَّمنزيَّة للتكرَّرة الَّتي تـوظَف في غير علِّهـا ، خصوصـاً إذا خـالفت الشَّرع ، عـدوَّ ، منـدسُّ ينسَّق مـع أعـداء الجماعـة ، إنَّ حصوننا مهدَّدة من داخلها . الاتهام سهل ويسير ومعدُّ مسبقاً ، واختراع الافتراء أمر أسهل وأيسر .

أمًّا مغمض العينَيْن ، فهو المُخْلِصُ في جماعته ، لذلك تراه من للقرَّبين .

ومن يرفض السَّطحيَّة والدَّجل ، فهو مرفوض خطر على الجماعة .

وللستسلم الَّـذي نحَّى عقلـه ومحـاكمتـه ، مؤمن منوَّر القلب ، خــاشع ذاكر ، مُبَثَّىر يالجِنَّة .

« إِنَّ القسر لا يدوم » ، قاعدة أثبت الواقع سلامتها ، و إِنَّ التَّيَار غير الطَّبيعي لا يبقى ، والتَّيَّار الفطري هو الأُقدر على البقاء ، بل هو الساقي ، وتجارب الشُباب مع معطّلي العقل قاسية ومريرة ، تجارب تمثّل مصادرة الفكر ، ورفض الحوار ، ومَنْ قال لشيخه : « لِمَ » لا يَفْلِح ، يَنُوا جماعتهم على التَّسليم ، وللريد بين يَدي الشَّيخ كالميّت بين يدي الشَّيخ كالميّت بين يدي مغسّله .

جلست مع أحدهم ، وقلت له :

الحوار أوّلاً ، والحوار دائماً ، وصحيح أنّ اندمال الجرح أبطاً من حدوثه ، « وإنّ اختلاف المختلفين في الحدق لا يبوجب اختلاف الحدق في نفسه » ، يهمني أمر الجماعة ، وسلامة مسيرتها ، والاستفسار والتّصويب ، وإزالة الشّك باليقين هو المدف ، وأرفض تصفية الحسابات ، والإدانة للإدانة ذاتها ، والإصلاح ووحدة الجماعة هما المدف المرجو ، إنّ لكّ تعتقد أن الأمور تجري بشكل سليم ، وقرّ على الوجبه الأكمل ، مع أنّ التّساؤلات كثيرة عند عدد كبير من الشّباب ، الذين لا يسمعون إلا أحبّوا الشّيخ ، وبرّوا الشّيخ تدخلوا الجنّة ، هذا هو المنهج ، وهذا هو التّوجيه ، وهذا هو الفكر المطروح أوّلاً .

وتعتقد ، ويعتقد منتفعون من حولك ، أن الأغلبيّة السّاحقة ضن الجاعة معكم ، تؤمن بما توجّهون ، وتصادق على ما تصنعون ، والحقيقة والواقع غير هذا ، كثيرون

لا يتكلّمون خشية منكم على رزقهم ، ولقمة عيشهم التي طوّقتم أعناقهم بها ، أمّا قلوبهم فتعجّ بالتّساؤلات ، وبإنكار أعمالهم وصلاتكم ، تعالوا إلى الحوار ، مع تسجيله وتوثيقه ، وكلّ إجابة مقنعة أو غير مقنعة تسجّل ، والطّرفان ـ أنا وأنتَ ـ ملزمان شرعاً على قبول الإجابة المقنعة ، والدّليل الواضح ، والحُجّة الموثّقة ، والشّرع هو الميزان ، كتاباً كريماً ، وسنّة شريفة ، والعقل قاض ، فلانقبل تعطيل الشّرع والعقل ، لنقبل أن الخرط وم عاصمة سيبريّة ، وأيسلندة في الرّبع الحالي ، والأب ( صن مون )(١) في نيو يورك مؤمن موّحد ، وهو يدّعي علناً أنه المسيح المنتظر ، والوحي يتنزّل عليه ، وأهدافه صهيونيّة باعتراف من زاره أكثر من مرّة .

وبصدق واحترام ، سألته أسئلة كثيرة ، ومضت سنتان وأكثر ، ولم أتلق جواباً وإحداً .

<sup>(</sup>١) حركة صن مون ( المونية ) حركة مشبوهة تدءو إلى توحيد الأديان وصهرها في بوتقة واحدة ، بهدف إلغاء الفوارق الدينيّة بين النّاس لينصهروا جميعاً في بوتقة ( صن مون ) الكوري ، اللّذي ظهر بنبوّة جديدة في هذا العصر الحديث .

ولد القس الثري (صن مون ) في كورية سنة ١٩٢٠ م ، وادّعى بأنّه على اتّصال بالمسيح منذ ١٩٣٦ م ، وفي سنة ١٩٨٥ م وفي سنة ١٩٨٥ م انتقل إلى الولايات المتحّدة ، وهو رئيس الجلس العالمي للأديان ، وفي سنة ١٩٨٥ م أعلن (شابخ هوان كواك) الذي يشغل منصب مساعد رئيس المجلس العالمي للأديان ، في مؤتمر انعقسد بتركية عن نبوّة ( مون ) وأنه يتلقّى الوحى Revelution من النّهاء .

واليهودي ( فرانك كوفمان ) من أتبساع ( مون ) ، ويعمل في مؤسّسته ، نـاشــد علمــاء المسلمين في مؤتمر تركية أن يتفهموا موقف الأديان الأخرى مثل اليهوديّة والبوذيّة والهندوكيّة .

إنَّ اليهود يسعون داغًا . باعتبارهم أقلَيَّة مفسدة لبث دعاوى إذابة الفروق بين العقائد ، مُما يهد الطَّريق لهم ليتغلغلوا في شعوب الأرض ، ويكونوا هم المستفيدين في النَّهاية على حساب الأديان الأخرى جميعاً .

إنْ هذه الحركة تدور ن فلك الحركات المسخّرة لحدمة الصهيونيّة العماليّة ، وإنَّ الثَّراء الفاحش الـذي يتحرَّك فوقه ( صن مون ) ليشير إلى الجهة الّتي توّله ونقف وراءه لتستفيد من علمه ودعوته في تفتيت الأديان وتحطيم الأخلاق ( الموسوعة الميشرة في الأديان والذاهب المعاصرة : ٤٩١ ] .

يئست من حوار كان من طرف واحد ، وتيقنت ألا جواب بعد سنتين عنده ، على الرغم من متابعة الأمر من قبل شاهد حضر جلسات الحوار كلها ، وأيقنت أن التربيّة الصوفيّة المتزمّتة لا تقبل حواراً ، ولا تسمح بالاستفسار عن أمر ، ناهيك عن النقد البناء ، حيث خير الجماعة وسلامة خطواتها إلى للستقبل .

وكانت خاتمة المطاف في تجربتي هذه ، كتابة وصيَّة إليه ، معـذرة إلى الله ، كتبت فيها :

ومضة فكريَّة اقتنصها الخاطر في دقائق معدودات ، وصغتها بعد ذلك على رَوِيَّة ، فهي رأيي ، وقد تكبون رأي كثيرين مَّن يهمهم ما يبدور في مسجدهم ، ويتسماء لون بصبت : من أين ؟ وإلى أين ؟ وكيف ؟ ومتى ؟

فلسلامة المسيرة واستراريتها معافاة ، ولكي تكون بين النَّاس نَدّاً ومسكاً وغاليَّة ، أو أوصيك بإنزال النَّاس منازلهم بقدر خدماتهم الفعليَّة للإسلام ، لا بقدر أقوالهم (أ) ، أو أمسوالهم : ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُم عِنْسَدَ اللهِ أَتقساكُم ﴾ [ الحجرات :١٣/٤١] ، لا أغنساكم ، ولقسد حنَّر عَلِيَّةٌ من تكريم الغنيّ لغناه .

وتذكّر أنّه من أشدّ أنواع البلاء شاتة الأعداء ، وأنّ الشُّورى ـ مع النُّخبة ـ تبمدك عن الحطأ ، وتجنّبك النَّدامة ، ولا تعد أحداً بشيء قبل ضان التَّنفيذ ، لقد قال العرب في أمثالهم : « لامروءة لكذوب » .

واحذر المزاودين ، فمن يكثر ويكرّر ولاءه ، ويبدي تمسكنه وتفانيه في الحدمة ، متهم في قرارة نفسه ، يحاول دفع ذلك بصورة كاذبة من التّسليم المطلق ، وعليك بالفَعّال قليل الأقوال ، والزم من صَدَقَك ، لا من صَدّقك ..

 <sup>(</sup>١) قال أبو مدين شعيب بن الحسن الأندلسي ( للتوفي ٥١٥ هـ/١١٨٧ م ) : « إذا رأيتم من يدّعي حالاً مع الله تعالى وليس على ظاهره شاهد فاحذروه » ،

...وإياك والتّعاملَ بوجهين ، لأنّ ذا الوجهين لا يكون عند الله وجيها كا أخبر سيّد المرسلين ، واعلم أنه « ما ائتزر رجل بإزار أهتك لعرضه ولا أثلم لدينه من البخل » قال علي : « السّخي قريب من الله تعالى ، قريب من النّاس ، قريب من الجنّة بعيد عن النّار ، والبخيل بعيد عن الله ، بعيد من النّاس ، بعيد عن الجنّة ، قريب من النّار » وبندلك يكون للسلم ، المقصّر السّخي الكريم ، أحب إلى الله ، وأقرب من المسلم العابد البخيل الشّحيح .

وشجّع على الأخذ بالعلوم الشرعيَّة كلِّها ، وبعمق ، لتدفع بكلِّ ما أوتيت من قوة وَضَة ضحالة الفكر ، وندرة العِلْم عن الجماعة ، بسبب بعدها عن طلب العلم والمطالعة ، واكتفائها بالذكر ليس غير ، فهذا الطرح مضى زمانه وانتهى ، و « كفى بالعِلْم شرفا أن يدَّعيه مَنْ لا يُحْسِنُه ، ويفرح به إذا نُسِبَ إليه ، وكفى بالجهل ضعة أن يتبرًا منه من هو فيه ، ويغضب إذا نُسِبَ إليه أليه ، وكفى بالجهل ضعة أن يتبرًا منه من هو فيه ، ويغضب إذا نُسِبَ إليه أليه ،

ولا تجعل العِلْم سلعة تباع وتشترى !!

وافتح أبواب المودّة المسلمين كافة ، مع الصّلة المدروسة ، وبُعْداً بُعُداً عن كلّ مشبوه ، خصوصاً في الخارج ، واجعل خطوط المسيرة واضحة كالشّس في رابعة النّهار ليس من دونها سحاب ... وشارك من تشق بعقلهم وإخلاصهم بمسؤولية القرار ، و « خطأ الشّيخ خير من صواب المريد » مقولة مرفوضة في ضوء الكتاب والسّنة ، قال أرسطو : « أنا أحب أفلاطون كثيراً ، ولكنني أحب الحق أكثر » ، ومشل هذا القول قاله ابن القيم بحق أستاذه الكبير ابن تبية ...

.. لا تتكلم إلاَّ مع البيِّنة والدَّليل الموثَّق ، واسمح بالحوار ، فالرَّوح العلميَّة رائدها الحقُّ من أيَّ أفقٍ ظهر ... وليكن الحوار اختلافاً لاخلافاً ، واختلاف الرَّأي لا يَفْسِدُ للوُدِّ قضيَّة .

<sup>(</sup>١) وقد قيل : لابُدُ من أن تَعطيَ الْعِلْمَ كَلُّك ، حتَّى يعطيك بعضه .

اقراً كلَّ يوم ساعة أو ساعتَيْن على الأقبل ، قراءة استيعاب .. ودون الجديد الطَّريف على بطاقة ، كي تسهل عليك العودة إليه عند الحاجة دون كبير عناء ..

لاتسمح لأحد ، مها كان شأنه أن يذكر أخاه عندك بسوء ، ومن يذكر أخاه بسوء ابقه عندك ، واستدع الطرف الآخر ، عندها لن تسمع إلا الحقيقة التي تُقال بالوجه ، مدعّمة بالدّليل المموس ، وستنتهي بذلك تسعين بالمئة من مشكلات الغيبة ، والبهتان ، والإفك ، والقيل والقال ، وضياع الوقت ، فالوقت أغن ماغلك ، إنّه الحياة ...

ولا أوصيك بالتَّمسُك بشرع الله ، أو بالتَّقوى ، فهذه وصيَّة لكلُّ مسلم ، أمَّا أنت ، فأوصيكَ بـالورع ، لأَنْـك في مقـام القـدوة ، لقـد قـالوا عن أبي حنيفة : كان يتحلَّى بالورع في جميع شؤونه و يتحرَّى الحلال في جميع أعماله .

سأل تممُ بن عدي اليربوعي عبدَ الله بن عبّـاس قـائلاً : بمـاذا يتم عقل الرّجل ؟ فقال : إذا صنع للعروف مبتدئـاً بـه ، وجـاء بمـاهو محتـاج إليـه ، وتجـاوز عن الزّلـة ، وجازى على للكرمة ، وتجنّب مواطن الاعتذار ، فقد تمُّ عقله .

فعظ السيء بحسن أفعالك ، ودل على الجيل بجميل خِلاَلك .

واعلم أنَّ الإسلام فيه غيب ، ولكن برهانه من عَالَم الشَّهادة ، فاجعل من عالَم شهادتك برهاناً على خفايا نفسك وحياتك .

أرجو الله أن يجعلـك مّن طـال عمره ، وخشنَ عملُـه ، وجزاكَ خير الجزاء ، وجزاء الخير ..

\* \* \*

#### من ركائز الحوار ضمن الجماعة الواحدة:

#### الشورى :

قَـالَ الله تعـالى : ﴿ فَبِهَا رَحْمَـةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُم وَلَـو كُنْتَ فَظَـاً غَلِيـظَ القَلْبِ
لاَنفَضُوا مِن حَولِكَ فَاعْفُ عَنْهُم وَاسْتَغْفِر لَهُم وَشَـاوِرْهُم فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَـوَكَّـلَ
عَلَى الله إِنَّ اللهَ يُجِبُّ للنَّتَوَكَّلِينَ ﴾ [آل عران : ١٥٧٣].

الشورى ظاهرة سلية تجعل الفرد إيجابيّاً وفعَّالاً ومساهماً بدور بارز في الحياة .

## احترام النَّاس وإشعارهم بأقدارهم :

« فن العظماء من يشعر المرء في حضرتهم بـأنــه صغير ، ولكن العظيم بحـق ، هـــو الذي يشعر الجميع في حضرته بأنهم عظماء » .

جاء في [ عيون الأخبار : ٢٦٤/١ ] : « قام عمر بن عبد العزيز ذات ليلة فأصلح من السّراج ، فقال له رجاء بن حَيْوَة : ياأمير المؤمنين ، لِمَ لاأمرتني بذلك ؟ أو دعوت له من يصلحه ؟ فقال : قت وأنا عمر ، وعدت وأنا عمر » .

#### الالتزام بآداب الاختلاف:

فها قيل في هذا الجال : « قد أختلف معك في الرَّأي ، لكنّي على استعدادٍ لأن أدفع حياتي ثمناً لحقّك في الدُّفاع عن رأيك » .

« ومن لا يستطع أن يفكّر فهو أبله ، أمّا من لا يجرؤ على التَّفكير فهو عبد » .

مع التسليم ألاً وراثة في الأمور العلميّة ، والمناصب الدّينيّة ، خصوصاً إذا كان الوارث المرشّح ضحلاً لا قدرات علميّة عنده ، ولا مواهب لجمع الشّمل لديه ، ولا إمكانات لقيادة المركب ظاهرة بين يديه ، جاء في الفتاوى لابن تبية ١١٨/٥ : « أكثر ما يفسد الدّنيا نصف متكلّم ، ونصف متفقّه ، ونصف متطبّب ، ونصف نحوي ، هذا يفسد الأديان ، وهذا يفسد البلدان ، وهذا يفسد اللّبدان ، وهذا يفسد اللّبان » .

ومع الثَّناء الطُّيب ، والتَّقدير لجهود الخلصين المثرة .

والشُّعور بما يعانيه الآخرون من مشكلات .

والصَّفح عن العثرات العفويَّة ، وترك التَّأنيب عليها .

ومجانبة الحقد على من قدَّم النَّصيحة .

وتشجيع المواهب ، وعدم الاستخفاف بأحد ، ندع جميع الزَّهرات تتفتَّح دون النَّظر إلى قرابة أو مصلحة خاصَّة أو ماديّة .

ناهيك عن حسن الحُلَق ، وبشاشة الوجه ، ولطف اللَّسان ، وسعة القلب .. والمتابعة ، قيل : الأُثقال الخفيفة تصبح ثقيلة إذا كثرت .

\* \* \*

لماذا نَغَيَّب الحوار ؟

ومن بحاور يثق بأفكاره .

ومن يحاور يعتقد أن عنده شيئاً ذا قية .

ولماذا ينقطع الحوار ؟

للاعتماد على التُسليم دون محاكمة .

ومن لا يحاور على يقين أنَّه لا يملك الحقيقة .

لذلك .. سنستر في الحفر حتى نصل إلى ينبوع صافي .

\* \* \*

**☆** ☆

 $^{\diamond}$ 

الحيوار دَائِماً بين الجماعات الإسلاميَّة على مختلف مواردها وقنواتيا

﴿ وَلْتَكُن مِنْكُم أُمْسَةً يَسَلَّعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَامُرُونَ يِسَلَّمُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُلْلِحُونَ ، وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفْرَقُوا وَاخْتَلَقُسُوا مِن بَعْدِ مَسَا جَسَامَهُمُ البَيِّنَاتِ وَأُولَئِكَ لَهُم عَذَابً عَظِيمٌ ﴾ . [ البَيِّنَاتِ وَأُولَئِكَ لَهُم عَذَابً عَظِيمٌ ﴾ .

إنّي أرى أنّ نقطة الانطلاق في ( الحوار دائمًا ) بين الجماعات الإسلاميّة على مختلف مواردها وقنواتها :

﴿ . • فَمَانُ تَنَازَعْتُم فِي شِيءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُم تُؤمِنُونَ بِاللهِ وَاليَّـوْمِ الآخِر ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلاً ﴾ [النساء : 3/10] .

ومعنى الرَّدُّ إلى الله سبحانه وتعالى ، الرَّدُّ إلى كتابه المجيد .

ومعنى الرَّدُ إلى رسول الله إليُّ ، الرَّدُ إلى سنَّته بعد وفاته .

وهذا ممّا لاخلاف فيه بين جميع المسلمين ، فيإذا قبال مجتهد من الجتهدين : هذا حلال ، وقال آخر : هذا حرام ، فليس أحدهما أولى بالحقّ من الآخر ، وإن كان أكثر منه علماً ، أو أكبر منه سناً ، أو أقدم منه عصراً ، لأنْ كلّ واحد منها فرد من أفراد عباد

الله ، ومتعبّد بما في الشريعة للطهرة مما في كتاب الله وسنّة رسوله مَ إِلَيْ ، ومطاوب منه ماطلب الله من غيره من العباد ، وكثرة علمه وبلوغه درجة الاجتهاد ، أو مجاوزته لها لا يُسقِط عنه شيئاً من الشّرائع الّتي شرعها الله لعباده ، ولا يخرجه من جملة المكلّفين من العباد ، بل العالم كلّما ازداد علما ، كان تكليفه زائداً عن تكليف غيره ، ولو لم يكن من ذلك إلا ماأوجبه الله من البيان للنّاس ، وما كلّفه به من الصّدع بالحق ، وإيضاح ما شرعه الله لعباده : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله ميشَاقَ الّذينَ أُوتُوا الكتّابَ لَتُبَيّنَنَهُ لِلنّاسِ مِن يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ البَيّناتِ وَالْهَدى مِن يَعْدِ مَا يَبُنّنا في الكِتّابِ أُولِيكَ يَلْمَنُهُمُ الله وَيَلْمَنُهُمُ الله وَيَلْمَنُونَ ﴾ [البهرة ؛

فلو لم يكن لمن رزقه الله طرفاً من العلم إلا كونه مكلّفاً بالبيان للنّاس ، لكان كافياً فيا ذُكِرَ من كون العلماء لا يخرجون عن دائرة التّكليف ، بل يزيدون بما علموه تكليفاً ، وإذا أذنبوا كان ذنبهم أشدٌ من ذنب الجاهل ، وأكثر عقاباً . كا قال تعالى عنّ على سوءاً بجهالة ، ومن عمله بعلم (۱) ...

﴿ وَأَنَّ هَذَا صِراطِي مُسْتَفِياً فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُم عَن سَيلِهِ ذَلِكُم وَصَّاكُم بِهِ لَعَلَّكُم تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام : ١٥٣/٦] .

فَلِمَ الفرقة ، ولِمَ اتِّباع السُّبُل ، والصَّراط مستقيم ؟

لذلك يُخْرَجُ المتعصّب عن زمرة العلماء ، لأنه يرفض الحوار الموصل إلى الحقيقة ، ويتعصّب لرأيه دون دليل يرجّحه ، أو برهان يثبته ، أو سند يقرّره ، فمن جعل التَّعصّب لمذهب ديناً ، أو من قنع بمحض التَّقليد وقال ؛ ﴿ إِنَّا وَجَدُنَا آبَاءَنا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُهْتَدوُن ﴾ [ الزّخرف : ٢٢/٤٢] .

بجوعة رسائل في علم التوحيد ، صححه وأشرف على طبعه القباضي عبد الرحمن بن يحيى الإبرياني ،
 ص ١٥ ، ط ١٠ ، سنة ١٩٨٢ ، الجهوريّة العربيّة البنيّة ، وزارة الإعلام والثّقافة .

« قال الإمام الشَّافعي : أجمع المسلمون على أنَّ من استبانت له سُنَّةً رسول الله عَلَيْتُهُ لم يكن له أن يدعها لقول أحد من النَّاس .

قال أبو عمر وغيره من العلماء : أجمع النّاس على أنّ للقلّد ليس معدوداً من أهل العلم ، وأنّ العلم معرفة الحقّ بدليله ، وهذا كا قال أبو عمر رحمه الله تعالى : فإنّ النّاس لا يختلفون أنّ العِلْمَ هو للعرفة الحاصلة عن الدّليل ، وأمّا بدون الدّليل فإنّا هو تقليد .

فقد تضن هذان الإجماعان إخراج المتعصّب بالهوى ، والمقلّد الأعمى ، عن زمرة العلماء(١) » .

#### يقول ابن تبية :

« وأنت تجد كثيراً من المتفقّهة إذا رأى المتصوّفة والمتعبّدة لا يراهم شيئاً ، ولا يعدّه إلا جُهّالاً ضُلاً لا ، ولا يعتقد في طريقهم من العِلْم والهدى شيئاً ، وترى كثيراً مِن المتصوّفة والمتفقّرة لا يرى الشّريعة والعلم شيئاً ، بل يرى أنّ المتسّك بها منقطع عن الله ، وأنّه ليس عند أهلها شيء مّا ينفع عند الله ، والصوّاب : أن ماجاء به الكتاب والسّنة من هذا وهذا حقّ ، وما خالف الكتاب والسّنة من هذا وهذا باطل " .

ولقد ورد عن الإمام الشَّافعي : « إذا صحِّ الحديث فهو مذهبي » .

ورفض مالك بن أنس اقتراحاً عرضه عليه هارون الرّشيد ، بأن يحمل النّاس على العمل با حواه ( الموطّأ ) من الأحاديث .

أعلام الموقّعين عن رب العمالين ، ابن قيم الجموزيّة ، ص : ٧ ، مكتبة الكلّيات الأزهريّة ـ القماهرة
 ١٩٧٨ م .

 <sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقم وخالفة أصحاب الجديم ، ص : ١٠ ، مكتبة الرّياض الحديثة .

وباب الاجتهاد مفتوح للمسلم المؤهّل له ، وتكفير المسلمين لخالفة في الرّأي مرفوض ، ماداموا يؤمنون بالله ربّا ، وبمحمّد نبيّا ، وحسابهم على الله تعالى ، فلا تكفير ولارمي بالزّندقة ، ولا إفتاء بسفك دماء مسلمة محرّمة ، وبغير حقّ ، في معارك ظالمة لا يستفيد منها إلاّ العدو ، وقد يغذيها ويطرب لها .

والسديل (حوار ) لجمع الشَّمل ، ووحدة الكامة ، تحت مظلة الكتاب المجيد ، والسُّنَّة المطهّرة ، فلقد قبال ﷺ : « إنّ للسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه » [ متَّفق عليه ] .

( الحوار ) ضمن روح التَّشريع المعلَّل بالمصلحة ، قال الشَّاطبي [ الموافقسات : « إنّنا وجدنا الشَّارع قاصداً لمصالح العباد فأحكام المعاملات تدور معه حيثا دار ، فترى الشَّيءَ الواحد بينع في حال لا تكون فيه مصلحة ، فإذا كان فيه مصلحة جاز » .

لذلك .. لم يجمد عمر رضي الله عنه مع حرفيّة النّص ، وإنّما دار مع عِلْمته وروحه .

( حوار ) بعيد عن الجدل والمراء ، قبال مباليك بن أنس : « أو كلّما جباءنيا رجلً أُجدل من رجل تركنا ماجاء به جبريل إلى محمّد ﷺ لجدل هؤلاء ؟ » .

ويتساءل للرء: هل الشُّطحات الخالفة لشرع الله خاضعة للحوار ؟ كوحدة الوجود مثلاً!

ومن البدهي أن تماتي الإجابة : كلَّ ما خالف شرع الله ينبذ حكماً ، وهو غير خاضع للحوار ، ويخضع للحوار ما فيه وجهات نظر ، فنحاور للوصول إلى وجهة النُظر الأسلم والأصلح ، على ضوء المتليل والواقع ، وفي حال وجود الإخلاص والنيسات الطَّاهرة الطَّيبة يأتي هدى الله تعالى : ﴿ فَهدى الله الدينَ آمَنُوا لِسَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ ياذنه ﴾ [ البقرة : ٢١٣/٢ ] .

وبما يؤسف له أن نقراً في بعض الكتب عبارات بعيدة عن آداب الحوار ، وساحة الإسلام ، عبارات لا تزيد الصف إلا تفرقاً وتشتّناً ، صحيح أنها وردت بعد عبارات من الشّطحات التي لا يقرها الشّرع من قريب ولا من بعيد ، مثل :

« خضت بحراً وقف الأنبيساء بسماحلسه ، أسرجت وألجمت ، وطفت في أقطسار البسيطة ثمَّ ناديت : هل من مبارز ؟ فلم يخرج إليَّ أحد .

لو تحرَّكت غلة سوداء فوق صخرة صاء في ليلة ظلماء في أقصي الصِّين ، لم أسمعها ، لقلت : إنَّي مخدوع ، واستدرك عليه آخر ، فقال : وكيف أقول : لم أسمعها وأنا مُحَرِّكها ؟

ما الجنَّة ؟ هل هي إلا لعبة صبيان !!

لأسيرنُّ غداً إلى النَّار وأقول : اجعلني فدى أهلها ، أو لأبلغنها ... » .

جاءت عبارات التُّعليق على ماسبق :

« نهيق هؤلاء الخذولين .

نهيق تتضرع منه رائحة الزُّندقة .

هذا نَفَسٌ خبيث ، لا يلتبس إلاَّ على بهية فتدبَّره .

اتباع كلّ ناعق .

إن من تمام إيمان العلماء الحكم عليهم بالكفر والزّندقة ، والإفتاء بسفك دمائهم .. إن رؤوسهم أعمة الكفر ، ويجب قتلهم ، ولا تقبل توبة أحد منهم إذا أخذ قبل التوبة ، فإلّه من أعظم الزّنادقة ، ويجب عقوبة كلّ من انتسب إليهم ، أو ذب عنهم ، أو أتنى عليهم ، أو عظم كتبهم ، أو عُرِف بمساعدتهم ومعاونتهم ، أو كره الكلام فيهم ، بل تجب عقوبة كلّ من عرف حالهم ولم يعاون على القيام عليهم ، فإن القيام على هؤلاء من أعظم الواجبات ، لأنهم أفسدوا العقول والأديان على خلق من المشايخ والعلماء والأمراء والللوك ..

وأمًّا من قال : لكلامهم تأويل يوافق الشَّريعة ، فإنَّه من رؤوسهم وأمُّتهم ، فإنَّه إن كان يعرف كنف نفسه ، وإن كان معتقداً لهذا ظاهراً وباطناً ، فهدو أكفر من النَّصارى » .

إن من يقول أو يعتقد بمثل عبارات الشّطحات الّتي أوردنا غاذج منها: « خضت بحراً وقف الأنبياء بساحله .. لو تحرّكت غلة .. » ، لاشك أنّه مخالفة واضحة لشرع الله ، ولست في موقف الدّفاع عنهم ، فأنا من يقت الشّطحات ، ويرفض العبارات الّتي قيلت فخالفت شرع الله ، وخلقت انقساماً في الأمة كنا بغني عنه ، وكل الّذي أريد قوله :

نرد بشكل على ، منطلقين من كتاب الله وسُنّة النّبيّ الكريم وتقلق ، ونقستم الصّواب الّذي هو حكم الله في مثل هذه الأقوال ، ولكن دون شتائم وسباب يقلل من مستوى ردّنا العلمي ، ودون فتوى بسفك دماء ، فالفتوى بسفك النّماء أمر خطير جدا ، تعطي الطّرف الضّال الحقّ بفتوى بماثلة ، عندها نجري سواقي الدّماء ، ويتساءل العاقل : لمصلحة من تسفك هذه الدّماء ؟ لنكتب النّشرات والكتيّبات المسطة ، ولنقم النّدوات والحاضرات الّي تقدم العقيدة سلية معافاة من كلّ شائبة ، عندها : في كذلك يَضْرِبُ اللهُ الحَقّ وَالْبَاطِلَ فَأَمّا الزّبَد فَيَد هَبُ جَفَاءً وَأَمّا مَا يَنْفَعُ النّاسَ فَيَمْكُثُ في الأَرْض .. ﴾ [ الرّعد : ١٧/١٢] .

ليس الهدف الدّفاع عن طمائفة من المسلمين ، وإن كان ذلك واجباً طمعاً بالإصلاح ووحدة الصّفة ، ولكن ضِنّاً بالإصلاح ووحدة الصّفة ، ولكن ضِنّاً بالخواننا هؤلاء أن يكونوا داخلين في قوله عِنْهُم :

« إذا قال الرَّجَل لأخيه يا كافر ، فقد باء بها أحدهما » [ اخرجه البخاري والإمام احد ](١).

<sup>(</sup>١) مجموعة رسائل في علم التُوحيد ، ص ٩٠ وما بعدها ، وإنظر ص ١٤٦ بخاصّة .

لانركّز على نقاط الافتراق ، ونشيح بوجوهنا عن نقاط الالتقاء ، فالتركيز على نقاط الافتراق يؤدي إلى ظهور السُّلوك الحاقد ، وضياع الجهود وانحرافها عن طريقها السَّلم ، بينا التَّركيز على نقاط الالتقاء يؤدي إلى بزوغ السُّلوك التَّعاوني التَّسم بالحب والولاء ، والحوار يوصل إلى القاعدة النَّهبيَّة : « نلتقي فيا اتَّفقنا عليه ، ويعذر بعضا بعضاً فيا اختلفنا فيه » .

إن التواصل واجب ، ويجب أن يوصلنا إلى البنيان للرصوص ، والجسد الواحد ، وإلى التعاون في عمل دعوي مشترك ، ينبذ العنف ، ويرفض سفك الدّماء ، ويؤمن بالحوار دائماً ، وهذا يعني التّنسيق والانسجام بين الجبيع ، مترسّبين هدفا ، أو أهدافاً ، يشترك الجميع في تحقيقه :

بقاؤنا في وحدتنا ، وضياعنا في خلافاتنا .

ولنتأمَّل قول أحد العلماء الأفاضل:

أُعطني سلفيّاً كابن تبية ، تجد روحانيَّة وتزكية الْجُنيد .

وأعطني مؤمناً بتزكية الرُّوح وصفائها كالْجُنَيد ، تجد سلفيَّة ابن تهية .

لقد حنّر الجنيد من فقهاء الصّوفيّة ، ولم يعترض على صوفية الفقهاء ، وهذا هو موقف ابن تبية جليّ في الفتاوى ( الجزء العاشر والحادي عشر ) ، واستناداً لابن تبية يكن القول :

تربية الرُّوح ، مع تزكية القلب الذي يصداً كا يصداً الحديد ، والسَّلفيَّة الحقَّة حيث الكتاب والسَّنَّة ، وجهان لعملة ذهبيَّة واحدة .

قال الشيخ الإمام محمد عبده : « صازال علماء المسلمين يكفّر بعضهم حتّى لم يبق لمسلم مكان في الجنّة ، إذا صدق أولئك العلماء » .

إن الفرقة ضياع ولظى ، والأماني تيـه وأحلام ، وضيقِ الأفق تحجيم وظلمـات ،

والجدل مراء وخداع ، والحوار دائماً هو البديل ، حيث العقل والصُّواب ، وحيث قم المجد البشري ، ديناً ودنيا .

يقول نبيُّنا الكريم ﷺ: « يحمل هذا العلم من كلِّ خلف عُدُولَه ، ينفون عنه تأويل الجاهلين ، وتحريف الضَّالين ، وإنتحال المبطلين » .

دون تكفير ، بلاسفك دماء ، فكيف ينفون عنه تأويل الجاهلين ، وتحريف الضَّالين ، وانتحال المبطلين ؟

إنهم يحملون العلم ، والعلم قادر وحده على إظهار الحق ، وإقامة الحجَّة .

لقد أمرنا الله أن نقول للنَّاس حَسْناً : ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حَسْناً ﴾ [ البقرة : ٨٢/٢ ] ، للنَّاس بشكل عام ، فن باب أولى للأَّخ المسلم .

ونذكّر قيادات الجماعات الإسلاميّة أنّه لا ينبغي أن يُقَـال هـذا حكم الله في هـذه المسألة ، أو هذه القضيّة ، فإننا لاندري أنصيب حكم الله أمْ لا ، ولكن يُقال هـذا فهمي واجتهادي ، ولا ألزم الآخرين به ، إنّه خاضع للحوار ، وإلاّ إذا قال هذا برأيه ، وقـال آخر برأيه ، ضاعت الحقيقة ، وضاعت الأمّة .

ولانأخذ من السُّنَة ما يوافق أقوالنا ، ونحتال في ردِّ ما خالفها ، أو ردِّ دلالته ، وتقبل منها ضعيف السَّند إن وافق أقوالنا ، فلاحكم بما يخالف النُصوص ؛ ﴿ وَمَا كَانَ لِمُومِنِ وَلاَ مَوْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الجِيرَةُ مِن أَمْرِهِم وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الجِيرَةُ مِن أَمْرِهِم وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُه فَقَد ضَلَّ ضَلالاً مبيناً ﴾ [الأحزاب: ٣/٣٣] ،﴿ أَتَبِعُوا مَا أُنْزِلَ إَليكُم مِنْ رَبّكُمْ وَلاَ تَتّبعُوا مِن دُونِهِ أُولِياءَ قَليلاً مَا تَذَكَرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣/٧] .

**☆ ☆ ☆** 

# الحِوَارُ دَائِماً بَيْنَ السُّنَّةِ وَالشَّيعَةِ

﴿ تِلْكَ أَمَّةٌ قد خَلَتُ لَهَما مَاكَسَبَتُ وَلَكُم مَاكَسَبُتُم وَلاَ تُسالُسونَ عَمْسا كَسالُسوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

[ البقرة : ١٤١/٢ ]

وأنا أهيئ لهذا الكتاب ، وقع بين يدي كتاب أثلج صدري ، وقلت : إنّ الوحدة الإسلاميّة محققة ، ولا شرخ كبيراً بين سُنّة وشيعة ، ولا حاجة لهذا الفصل : ( الحوار دائماً بين السَّنة والشّيعة ) ، فالإسلام في جوهره ولبابه جامعة للقلوب ، وقطب محبّة وتآلف ، فن الطّبيعي أن يؤلف بين أتباعه اليوم وغداً .

وماهي إلا أيَّام ، وتفاؤلي في أوجه ، إذ بصديق يحض لي كُتيَّباً فيه أدعية يقرؤها من زار مقام الحسين ، والعباس ، والسَّيَّدة زينب ، وفاطمة الزَّهراء ، رضوان الله عليهم جميعاً ، وفي نهاية الكُتيِّب : ( دعاء صني قريش ) ، أي : أبا بكر وعمر رضي الله عنها ، فتيقنت ضرورة كتابة هذا الفصل ، لضرورة التئام الشَّمل ، ووحدة الصُف ، كا أمر الله تعالى .

سأستعرض أهم ماجاء في الكتاب الأوّل ، وأتناسى كلَّ ماجاء في الكتاب التَّاني ، ثم أدعو إلى حوار جامع موحّد ، بصدق دون مواربة أو ظاهر طيب يخفي باطناً مُرّا حاقداً .

وقبل استمراض الكتاب الأول ، أقول :

حبُّ آل البيت جزء من إيمان كُلَّ مسلم مها كان مذهبه ، هذه حقيقة ثنابتة لا مرية فيها ، فكل مسلم في صلواته اليوميَّة يصلّي ويبارك على محمَّد وآله .

وعلى رضي الله عنه بايع أبا بكر رضي الله عنه ، وأخلص في سرّه وجهره ، ولم يأتمر به في حروب الرّدّة ، بل كال الإخلاص ، ويعلن عن تمام الوّد ، فحينا خالف المسلمون رأي أبي بكر في المرتدّين ومانعي الزّكاة ، خرج وحده شاهراً سيفه إلى ذي القصّة ، فلحقه علي ، فأخذ بزمام راحلته ، وقال له : إلى أبين ياخليفة رسول الله ؟ لا تفجعنا في نفسك ، فوالله لو أصبننا بك لا يكون للإسلام نظام .

وقال علي رضي الله عنه : « لولا أنَّا رأينا أبا بكر لها أهلاً ما تركناه (١) » .

وقال أيضاً : « إِنَّا لنرى أَبَا بكر أَحق النَّاس بها ، إِنَّه لصاحب الغار ، و إِنَّا لنعرف له سِنَّهُ (٢) ، ولقد أمره رسول الله ﷺ بالصلاّة بالنَّاس وهو حَيِّ (٢) » .

وجاء في كتاب ( الشَّافي ) ، قال عليٌّ : « إنَّ خير هـذه الأُمَّـة بعـد نبيَّهـا أبو بكر وعمر » .

لقد مات رسول الله على وجمهور من الصحابة في النّواحي يُعَلّمون النّاسَ دين الله ، فما منهم أحد أشار إلى على بكلمة يذكر فيها أنّ رسول الله على نص عليه ، ولا ادّعى ذلك قط ، لا في ذلك الوقت ولا بعده ، ولا ادّعاه له أحد في ذلك الوقت ولا بعده .

ولمو كانت الإمامة نصاً ، كيف يسكت علي رضي الله عنه مدّة خمس وعشرين سنة ؟

<sup>(</sup>١) شرح نيج البلاغة لابن أبي حديد : ١٠٠/١ت

 <sup>(</sup>٢) كان عُمْرُ أبي بكر ٦١ سنة عند مبايعته بالخلافة ، وعَمْرُ على ٢٥ سنة فقط .

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي حديد : ١٣٣/١ .

وكيف لا يوصي لابنه الأكبر الحسن رضى الله عنه من بعده بنصَّ أيضًا ؟ ولو كان نصّاً إِلهيّاً ، أيجوز للحسن أن يتنازل عنها لمعاوية بحجَّة حقن الدَّماء ؟ ولم يصرِّح الحسين رضي الله عنه ، ولم يعلن ، وهو في طريقه إلى كربلاء أنَّ الحلافة نصُّ إلهي !!

ومع ذلك يستدل على رضي الله عنه بصحة إمامته بالتّبالي : أرسل عليَّ رسالة إلى معاوية يقول فيها : « إنَّه بايعني القومُ الذينَ بايعوا أبا بكر وعمر وعثان على مابايعوهم عليه ، فَلَمْ يكن للشّاهد أن يختبار ، ولا للغمائب أن يَرُدَّ ، وإنَّا الشُّورى للمهاجرين والأنصار ، فإن اجتمعوا على رَجُلِ وسَمَّوْهُ إماماً كان ذلك اللهِ رضى ، فإنْ خرج عن أمرهم خارج بطعن أو بدعة ردُّوده إلى ما خَرَج منه ، فإن أبى قاتلوة على اتباعه غير سبيل للومنين ، وولاَّهُ اللهُ ما تولى (١) » .

وينقض ما يدَّعيه بعض النَّـاس من عـداء تخيَّلـوه بين عليٌ والصَّحـابــة الكرام ، وخصوصاً أبا بكر وعمر رضي الله عنها :

زواج عمر بن الخطاب من أمّ كلثوم بنت علي بن أبي طالب ، والّتي أمّها فاطمة بنت رسول الله عَلَيْظٍ ، وهذا ثابت عند كلّ المذاهب الإسلاميّة (٢) ، ولمه منها ولدان : زيد ، ورُقيّة .

ولعليَّ رضي الله عنه ولد اسمه ( أبو بكر ) من زوجته ليلى بنت مسعود التَّمييَّة ، وله ولد اسمه ( عثان ) من وله ولد اسمه ( عر ) من أمِّ حبيب بنت ربيعة التَّغلبيَّة ، وله ولد اسمه ( عثان ) من أمِّ البنين بنت حرام الكلابيَّة (٢) .

 <sup>(</sup>١) ( نهج البسلاغة ) ، ص : ٢٦٦ ، تحقيق المرحوم الدكتور صبحي الصّائح ، منشورات دار الهجرة ،
 بيروت ، لبنان .

 <sup>(</sup>٢) أعيان الشيعة ، للشيخ العلامة السيّد محسن الأمين : ٢٢٧/١ ,

أعيان الشّيصة : ٢٢٦/١ ، وللحسن بن علي بن أبي طبالب وليد اسمه (عمر) ، وليزين العبابيدين السّجاد بن الحمين بن على ولد اسمه (عمر) أيضاً .

لقد انتقى عليَّ رضي الله عنه وتخيَّر أحبَّ الأساء إليه ، لذلك لـه ولـد أيضاً بــاسم ( محمد ) ، وهو ابن الحنفيَّة ، وكانت من سبي حروب الرَّدّة .

وأبين كان يصلِّي علي رضي الله عنه زمن أبي بكر وعمر وعثان ؟

لقد صلّى خلفهم ، ولو كانوا مغتصبين لحقّه ، وظالمين لمه ، لما جازت الصّلاة خلفهم ، فلاتجوز الصّلاة إلاّ خلف عَدْلُ منزّهِ عن كلّ ذنب أو تقيصة أو مخالفة شرعيّة وفق للذهب الجعفري .

وبعد فتنة الجَمَل ، الَّتِي أشعلتها بين الطَّرفين يَدّ خفيَّة ، صلَّى عليٌّ على القتلى مِنَ الطَّرفين .

وقبيـل صِفِّين أوصى عليَّ رضي الله عنسه جنسه : لا أتبساع لفسارٌ ، ولا غنسائم ، ولا إجهاز على جريح (١) .

ومن يقرأ ( نهج البلاغة ) قلن يجد فيه تكفيراً لأحد ، حتَّى ( الحوارج ) .

وليس في ( نهج البلاغة ) كلمة من عليَّ رضي الله عنـه تشير إلى نصَّ بـإمــامتـه ، ولاما يشير إلى وصيَّة ، ولاذكر ( لغدير خُم ) مطلقاً .

هذا بعض سلوك علي مع الصّحابة الكبار ، وهذا منهجه ، وهذه أخلاقه وتربيته ، وهذا هو السّلوك الطّبيعي ، فالجيع تغرّجوا من مدرسة رسول الله عِلِيّلٍ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، ص: ٣٧٢.

## الكتاب الأوَّل:

واسمه : ( حول الوحدة الإسلاميَّة ، أفكار ودراسات )(١) :

جاء في مقدّمته: « الوحدة الحقيقية إطار ، تنتظم في داخله الرَّوى والتَّصوَّرات والأنشطة على الرَّغ مَّا يتقسَّمها من اختلاف ، خاصَّة وأن الإطار بالنَّسبة لأمَّة المصطفى والنَّبوّة والمعاد ، والعديد من المصطفى والنَّبوّة والمعاد ، والعديد من الجزئيّات الَّتي تتصلّ بالنَّظام والتَّشريع ، حيث نشاهد الإتفاق في أكثر المسائل الفقهيّة بين مذهبين على الأقل من للذاهب الإسلاميّة (٢) » .

« ونحن إذ نقدم على هذا المشروع كبداية لما هو أعظم ، فإنما نهدف أن تتاح الفرص الجادّة المسلمين في التّعرّف بعضهم على بعضهم بالطّرق العليّة والموضوعيّة البعيدة عن الظّنون التي لا تغني عن الحقّ شيئًا .. ونداء كامنها ، وتجاوز بعض الأمور الهامشيّة والجزئيّة ، الّتي لا تمس صعم الهيكل الإسلامي ، وأن تتجنّب كلّ عوامل الفرقة والتّشتّت ، الّتي لا يستفيد منها إلاّ أعداء الله والإسلام ، الّذين يتربصون بالجيع ـ سُنّة وشيعة ـ الدوائر ، من أجل الكيد لهم ، والقضاء عليهم ، كا أننا نناشد الغيارى من أبناء أمّتنا الرّشيدة للتّصدي الواعى لدعاة الخلاف والاختلاف (") » .

ثُّم أورد الكتاب بعد هذا الكلام الجميل ، كلمات لكبار العلماء ، منها :

من توجيهات الإمام الخيني إلى ممثليه في موسم الحج سنة ١٢٩٩ : «على الإخوة الإيرانيين ، وجميع الشّيعة في العالم أن يتجنّبوا الأعمال الجاهلة الَّتي تودَّي إلى تفرُّق صفوف للسلين ، وعليهم أن يشتركوا في جماعات أهل السُّنَة ، وأن يتجنّبوا عقد صلاة

<sup>(</sup>١) إعداد قسم العلاقات الدولية في منظمة الإعلام الإسلامي ، ط ١ سنة ١٤٠٤ هـ ، طهران .

<sup>(</sup>۲) الكتاب المذكور: ۱۰/۱.

<sup>(</sup>٣) الكتاب المذكور: ١١/١.

الجماعة في البيوت .. إن طرح مسألة تقسم المسلمين إلى سُنّي وشيعي وحنبلي وإخباري لامعنى لها أساساً ، المجتمع الذي يريد أفراده جميعاً خدمة الإسلام والعيش تحت ظلال الإسلام ينبغي ألاّ يثير هذه المسائل .

كلُّنا إخوة ، وكلّنا نعيش قلباً وإحداً ، غاية الأمر أن الحنفي يعمل بفتاوى علمائه ، وهكذا الشّافعي ، وتمّنة مجموعة أخرى هي الشّيعة ، تعمل بفتاوى الإمام الصّادق ، وهذا لا يبرّر وجود اختلاف .. كلّنا إخوة ، على الإخوة الشّيعة والسّنة اجتناب كلّ اختلاف ، فالاختلاف بيننا اليوم هو لصالح الّذين لا يؤمنون بالسّنة ولا بالشّيعة ، ولا بالله فيه ، ولا بسائر الفرق الإسلامية .. عليكم جميعاً أن تنتبهوا جيداً أننًا جميعاً مسلمون ، وأتباع القرآن ، وأهل التّوحيد (۱) » .

ثم أورد الكتاب رسالة آية الله المنتظري إلى علماء أهل السُّنَّة ، ومَّا جاء فيها :

استطاع المسلمون الانتصار على الإمبراطوريتين ، روميَّة وفارسيَّة ، وأرجعَ ( منتظري ) الانتصار لسبّبيْن :

١ ـ الإيمان بالله والاعتماد عليه .

٢ ـ وحدة الكلمة .

ثمَّ قال : « تعالوا نَعُد إلى الإسلام بعد أربعة عشر قرناً . وَنَلْقِ خلافاتنا الجزئيَّة جانباً على أساس الإيمان بالله (٢) » .

وجاء في الكتاب تحت عنوان ( النّداء الأخير للشّهيد الصّدر ) : « وإنّي منذ عرفتُ وجودي ومسؤوليتي في هذه الأمّة ، بذلت هذا الوجود من أجل الشّيعي والسّنّي على السّواء ، ومن أجل العربي والكردي على السّواء ، حيث دافعتُ عن الرّسالة الّتي

<sup>(</sup>۱) الكتاب المذكور، ص: ۲۱.

<sup>(</sup>۲) الكتاب المذكور، ص: ۲۲ و ۲۶.

توحَّدهم جميعاً ، وعن العقيدة الّتي تضمُّهم جميعاً ، ولم أعش بفكري وكيماني إلاّ للإسلام : طريق الخلاص ، وهدف الجميع ..

فأنا معكَ ياأخي وولدي السُّنِّي بقدر ماأنا معك ياأخي وولدي الشِّيعي .

أنا معكما بقدر ماأنتا مع الإسلام .

إنَّ الحكم السَّنِي الَّذي مثَّله الخلفاء الرَّاشدون ، والَّذي كان يقوم على أساس الإسلام والعدل ، حمل علي عليه السَّلام السَّيف للمدِّفاع عنه ، إذ حارب جندياً في حروب الرَّدة ، تحت لواء الخليفة الأَوَّل أَبِي بكر وكلَّنا نحارب عن راية الإسلام ، وتحت راية الإسلام ، مها كان لونها للذهبي (۱) » .

أمًّا الشَّيخ محمد الحسين آل كاشف الغطاء ، فيقول كلاماً رائماً ، تقتطف منه :

« هيهات أن يسعدوا مالم يتَّحدوا (٢) ، ، ثم يقول :

« وليس معنى الوحدة في الأُمَّة أن يهضم أحد الفريقين حقوق الآخر فيصت ، ويتغلّب عليه فيسكت ، ولا مِنَ العدل أن يقال للمهضوم إذا طالب بحق ، أو دعا إلى عدل إنّك مفرّق أو مشاغب ، بل ينظر الآخرون إلى طلبه ، فإن كان حقاً نصروه ، وإن كان حيّفاً أرشدوه وأقنعوه ، وإلا جادلوه بالتي هي أحسن مجادلة الحميم لحميه ، والشّقيق لشقيقه ، لا بالشّتام والسّباب ، والمنابزة بالألقاب ، فتحتدم نار البغضاء بينها ، حتّى يكونا لها معا حطباً ، ويصبحا معاً للأجنبي لقمة سائغة ، وغنية باردة (٢) » .

<sup>(</sup>۱) الكثاب المذكور، ص: ۲۰ و ۲۱.

 <sup>(</sup>۲) الكتاب المذكور، ص: ۱٦٠.

 <sup>(</sup>٣) الكتاب المذكور، ص : ٢٧.

« نعم أعظم فرق جوهري ، بل لعلّه الفارق الوحيد بين الطائفتين : السّنية والشّيعة ، هو قضيّة الإمامة ، حيث وقفت الفرقتان منها على طرفَيُ الخيطّ ، فالشّيعة ترى أن الإمامة أصل من أصول الدين ، وهي رديفة التّوحيد والنّبوّة ، بخلاف إخواننا من أهل السّنّة ، فهم متّققون على عدم كونها من أصول الدّين ، ومختلفون بين قائل بوجوب نصب الإمام على الرّعيّة بالإجماع وغوه ، وبين قائل بأنها قضيّة سياسيّة ليست من الدّين في شيء ، لا من أصوله ولا من فروعه ، ولكن مع هذا التّباعد الشّاسع بين الفريقين في هذه القضيّة ، هل تجد الشّيعة تقول إنّ من لا يقول ببالإمامة غير مسلم ، كلا ، معاذ الله ، أو تجد السّنة تقول إن القائل بالإمامة خارج عن الإسلام ، لا وكلا ، إنن فالقول بالإمامة وعدمه ، لا علاقة له بالجامعة الإسلاميّة وأحكامها من حرمة دم لنسلم وعرضه وماله ، ووجوب أخوّته ، وحفظ حرمته ، وعدم جواز غيبته ، إلى كثير من أمثال ذلك من حقوق للسلم على أخيه (١) » .

أمَّا الشَّيخ محمد جواد مغنية فيقول :

« هل يذكر السُّنِي ، وهو في هذه الرَّحلة الرُّوحيَّة [ في الحجُّ ] ، وأمام هذه للشاهد القدسيَّة أنَّه سُنِي ؟ وهل يذكر الشَّيعي أنَّه شيعي ؟ أمَّ هم جميعاً قرآنيُّون ، بسُّنَة محمَّد عاملون ، وعلى محبَّة محَّد وآله منطوون ؟

هل للسُّنَّة هناك بيت يطوفون به ، وللشِّيعة بيت ؟

هل لهؤلاء مسعى ، ولأولئِك مسعى ؟

هل تقف طائفة في هذه النَّاحية من عرفات ، وطائفة في تلك ؟

هل يعتقد السُّني وهو أمام القبر الطَّاهر أن هذا الرَّسُول بُعثَ إليه وحده من دون أخيه الشَّيعي ؟

<sup>(</sup>۱) الكتاب الذكور، ص: ١٠٢.

أو هل يعتقد الشّيعي وهو أمام المزارات المعظّمه لآل رسول الله الأطهار وصحبه الأبرار ، أن هؤلاء الأبطال مُثّله هو من دون أخيه السُّنّي ؟

كلا ، إنهم جميعاً يُحْرِمُون إحراماً واحداً ، ويطوفون طوافاً واحداً ، ويقفون بعرفة ، وينزلون بجزدلفة ، ويرمون الجمار ، وينحرون ويذبحون ، ويقصدون مسجد الرسول مشتاقين ، ويقفون أمام جدئه الطاهر خاشعين ، وينزورون آله وصحبه معتبرين .

رباه ا هل ظن المسلمون أنَّكَ أردت لهم في هذه الوحدة مظهرها الرَّائع حين يحجُّون ، ثمَّ أبحت لهم أن يتفرّقوا شذر مذر وهم إلى أهلهم راجعون (١) ؟ ﴿ سَبْحَانَكَ هَذَا بُهْتَانَ عَظَيْم ، يَعِظُكُم اللهُ أن تَعَوّدُوا لِمِثْلِهِ أبداً إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنين ﴾ [ النّور : ١٦/٢٤ و٧ ] .

وقدَّم الشَّيخ عبد الجيد سلم ، رئيس لجنة الفتوى في الأزهر ، ووكيل جماعة التَّقريب ، بياناً للمسلمين ، جاء فيه :

إنَّ الدِّين الإسلامي قائم على نوعين من الأجكام :

أحدهما : أحكام ثابتة ، يجب الإيمان بها ، ولا يسوغ الاختلاف فيها ، وليس من شأنها أن تتغيّر بتغيّر الزّمان وللكان ، ولاأن تخضع لبحث الباحثين ، واجتهاد المجتهدين ..

والثَّاني : أحكام اجتهاديَّة نظريَّة مرتبطة بالمصالح التي تختلف باختلاف ظروفها وأحوالها ، أو راجعة إلى الفهم والاستنباط اللّذين يختلفان باختلاف العقول والأفهام ، أو واردة بطريق لا يرقى إلى درجة العِلْم واليقين ، ولا يتجاوز الظّنَّ والرَّجحان ..

 <sup>(</sup>١) الكتاب للذكور، ص : ١٥٩ و ١٦٢ -

والنّوع الأولى من الأحكام .. وهو القطعي في روايته ودلالته .. وهو الأساس الذي أوجب الله على للسلمين أن يبنوا عليه صرح وحدتهم غير متنازعين ، وربط به عزّهم وقورّتهم في أعين خصومهم والمتربّصين بهم ، والمسلم ون كلّهم مؤمنون به إيمانا ثابتاً لا يتزعزع ، لا فرق في ذلك بين طائفة منهم وطائفة ...

أمّا النّوع الشّاني من الأحكام ، فإن الاختلاف فيه أمر طبيعي ، لأنّ العقدول تتفاوت ، وللصالح تختلف ، والرّوايات تتعارض ، ولا يعقل ، في مثل هذا النّوع ، أن يخلو مجتع من الاختلاف ، ويكون جميع أفراده على رأي واحد في جميع شؤونه ، وهذا النّوع من الاختلاف غير مذموم في الإسلام ، ومادام المختلفون مخلصين في بحثهم ، باذلين وسعهم في تعرّف الحق واستبانته ، بل إنّه ليترتب عليه كثير من للصالح ، وتتسع به دائرة الفكر ، ويندفع به كثير من الحرج والعسر ، وليس من شأنه أن يفضي بالمسلمين إلى التّنازع والتّفرق ، ويدفع بهم إلى التّقاطع والتّنابز .

ولقد كان أصحاب رسول الله عليه والتابعون لهم بإحسان ، والأئمة عليهم الرضوان يختلفون ، ويبدفع بعضهم حجّة بعض ، ويجادلون عن آرائهم بالتي هي أحسن ، ويبدعون إلى سبيل ربهم بالحكة وللوعظة الحسنة ، ولم تسبع أن أحداً منهم رمى غيره بسوء ، أو قذفه ببهتان ، ولاأن هذا الاختلاف بينهم كان ذريعة للعداوة والبغضاء ، ولاأن آراءهم فيا اختلفوا فيه ، قد اتخذت من قواعد الإيمان وأصول الشريعة التي يعد مخالفها كافرا أو عاصيا لله تعالى ، وقد كانوا يتحامؤن الخوض في النظريات ، وفتح الآراء في العقائد وأصول الدين ، ويحتون الاعتصام فيها بالمأثور ، سداً لذريعة الفتنة ، وحرصاً على وحدة الأمنة ، وتفرغاً لما فيه عزهم وسعادتهم وارتفاع شانهم ، لذلك كانوا أو وياء ذوي عزة ومهابة (۱) : ﴿ أَشِدًاءُ عَلَى الكَفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ﴾ [الفتح : ٢١/٤١] .

ويقول الشَّيخ عمد أبو زهرة رحمة الله تعالى عليه :

<sup>(</sup>١) - الكثاب للذكور، ص : ٢٠.

« و إِنَّ هذا العصر الَّذي تتجمَّع فيه الدُّول ، ويحس كلُّ إِقليم أَنَّه مأكول إِن لم يكن في جماعة من الدُّول ، وأنَّه مغلوب على أمره إِن لم يتَّجه مختاراً إلى تجمَّع دولي أنَّ .. » .

« الاجتماع باسم الإسلام اجتماع لا يقوم على المفالبة ، بل على الأُخوة العامّة ، والمودّة الرّاحة ، الّي يحثُ عليها ذلك الدّين القويم (٢) » .

أمَّا الشَّيخ محي الدِّين القليبي التُّونسي فيقول:

« لو رجمنا إلى المكتبة الإسلاميّة مثلاً أو أحصينا الكتب الّي ألفت في تغذية الحلاف بين المسلمين إلى جانب الكتب الّي تعمل على إصلاح ذات البّين لاتضح لنا كيف كانت عوامل الشّر أقوى وأعظم بكثير من عوامل الخير ، ولعلمنا علم اليقين السّر في بقاء الخلاف بين المسلمين على أشده إلى اليوم ككائن حي ، ينو ويقوى ، خصوصا إذا احتضنته أيدي أعداء الإسلام رغ أنّ المسلمين فقدوا السدّولة الّي اختلفوا على نظامها ، والسّلطان الّذي تنازعوا عليه ، وضعف الدّين الذي نقلوا إليه الخلاف وتفرّقوا فيه ، وأخيراً فقدوا وجودهم وتخطّفهم النّاس ، فهم على كثرة عددهم غشاء كغشاء السيّل ، لا يملك أحده حرّية إدارة بيته ، فضلاً عن بلاده وأمّته .

توحيد قلوب أهل التوحيد حول الأصول العليا للإسلام ، وأن تكون الدَّعوة للحقّ بالحقّ ، وبما أدَّبنا به الحقّ تعالى (٢٠) » .

أبو القاسم آية الله الكاشاني : سأله بدمشق أحدهم عن رأيه في الخلاف بين السُنّة والشّيعة ، بحضور عدد كبير من الطّائفتين ، فأجاب : أنا مسلم ، لاأعرف إلا الإسلام الذي جاء به محمد من عند ربّه ، وهو الذي يجب أن يتّحد عليه المسلمون ، أمّا ماعدا ذلك فلكلّ أن يحتفظ بما عنده لنفسه ، وإنّ كلّ المسلمين يجب أن يتّحدوا اليوم لمقاومة

<sup>(</sup>۱) الكتاب للذكور، ص : ٤٣ -

<sup>(</sup>٢) الكتاب للذكور، ص: ١٥٠.

٣) الكتاب للذكور، ص: ١٠٩.

الاستعبار بقلب رجبل واحمد ، وأن يعتصبوا بحببل الله كما أمرهم الله ، وألاً يتفرَّقوا ، فحال المسلمين أخطر ممانتصور ، ووجوب اتّحادهم للإنقاذ والخلاص هي أوكد من كلّ شيء الآن .

تلك هي آرائي التي اكتسبتها من مدرسة القرآن الكريم (١).

ماسبق ، يثلج الصدر ، ويَسُرُ الخلص ، وتطرب له القلموب السّاعية لوحدة الصّفة ، خصوصاً وأحاديث رسول الله عَلَيْ ، وألتي يعترف بها الطّرفان بصحّتها تقول : « للسلم أخو المسلم ، لا يظلمه ولا يسلمه ، مَنْ كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ، ومَنْ فرّج عن مسلم كربة ، فرّج الله بها عنه كربة من كرب يوم القيامة ، ومَنْ سرّ مسلماً يستره الله يوم القيامة » [ الحياة : ١٠٠/٥ ، عن مجمع البيان : ١٣٤/٩ ) .

وورد عن الإمام جعفر الصّادق رضي الله عنه : « يحقّ على المسلمين الاجتهاد في التّواصل ، والتّعاون على التّعاطف ، والمواساة لأهل الحاجة ، وتعاطف بعضهم على بعض حتّى يكونوا كا أمرهم الله عزّ وجلّ ﴿ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ﴾ ، متراحين ، مغتين لما غاب عنكم من أمرهم ، على مامضى عليه معشر الأنصار على عهد رسول الله على الله على الله على الله على أخيه الملم أخو السلم ، وحق المسلم على أخيه المسلم أن لا يشبع ويجوع أخوه ، ولا يَرُوى ويعطش أخوه ، ولا يكتسي و يَعْرى أخوه ، فا أعظم حق المسلم على أخيه المسلم » [ سفينة البحار : ١٣/١ ] .

<sup>(</sup>١) وجباء في وصيَّة على رضي الله عنه لابنيـه الحسن والحسين ـ ولكل من حـولــهـ ، اللهُ اللهُ في أصحـــاب نبيَّكم ، فإنَّ رسول الله عليَّة أوصى بهم » [ البداية والنهاية : ٢٢٩/٧ ] .

إِنَّ العصبيَّة تهدم بناء الوحدة .

وعزَّتنا في الوحدة لا في التَّفرُّق .

يقول علي رضي الله عنه: « ما حُفِظَت الأُخوّة بمثل للواساة » [ غرر الحكم : ٢٠٩] ، لقد كان رضي الله عنه إمام المنصفين في الخلاف وقدوة للمتساعين في الدّين ، حتّى أنصف من قتله ، وراح يوصي بتطييب طعامه ، وإلانة فراشه ، ويوصي بعدم التّمثيل به : « يابني عبد المطلّب ، لا ألفينكُم تخوضون دماء المسلمين خوضاً ، تقولون : قُتِلَ أمير المؤمنين ، ألا لا تقتلن بي إلا قاتلي ، انظروا إذا أنا مِت من ضربته هذه ، فاضربوة ضربة بضربة ، ولا تمثّلوا بالرّجل ، فإنّي سمعت رسول الله عَلَيْ يقول : إيّا كم والمثلة ولو بالكلب العقور » [ نهج البلاغة : ٢٢٤] .

ونطق رضي الله عنه بصريح العبارة : « إنّي أكره لكم أن تكونوا سَبّابين .. اللّهم احقن دماءنا ودماءهم ، وأصلح ذات بيننا وبينهم ... » [ نهج البلاغة : ٣٢٣ ] .

وبعد هذا كله .. أما آن تجاوز المتطرفين ( الشَّتَّامين ) لتلبك المقامات الحترمة ، حيث إثارة الأحقاد ، واستعار الحفائظ ، خصوصاً والآيمات القرآنية الكريمة صرّحت بفضلهم ومكانتهم ؟

وأما أن أن نقبـل قـول الصّحـابـة في الحـديث ، وقـد قبلنـا القرآن الكريم الّـذي جمعوه ؟

ياأهل السُّنَة والشَّيعة : « تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ، وأنتم تحبُّونها منا ، وهي تسرُّنا منكم ، وهي أن نأخذ بآداب سيدنا علي وهديه ، ونقف من محاربيه عند حدود أمره ونهيه ، فإن خالفتوه في ذلك فقد بطلت دعوى العصة ، وإن لم تتجاوزوا قوله ولافعله فأهل السُّنَة معكم ، وأنتم منهم ، وهم منكم ، وهاهي ذي أقواله وأعماله رضي الله عنه تعرض عليكم :

لقد بايع الإمام علي للأئمة الثّلاثة من قبله ، وتنازل ولده الحسن عن الخلافة لعاوية من بعده . وأصلح الله به بين فئتَيْن عظيمتَيْن من المسلمين طبقاً لما أخبره جدّه الصّادق عليه وعلى آله الطّاهرين وصحبه الطّيبين أفضل الصّلاة والتّسليم .

سُئِل رضي الله عنه عن الخوارج: أكفارهم؟ قال: من الكفر فرُوا، قيل: أَفْنَافَقُونَ؟ قَال: للهُ اللهُ إلا قليلاً، ولا يأتون الصّلاة إلا وهم كسالى، قيل فاهم؟ قال: قوم بغوا علينا، فقاتلونا وقاتلناهم ».

( الحوار دائماً ) ، الحوار الممتزج بخشية الله للوصول إلى الحقيقة ، ووحدة الكلمة .

مع رهبة عقابه عند للراوغة والفرقة والكيد .

وآن لنا أن نترك محاكمة التَّاريخ ، ونفكر بحاضرنا ومستقبلنا ، ولا تقتل حـاضرنــا ومستقبلنا باسم الماضي .

وبنهي هذا الفصل بالذي بدأناه به : حبُّ آل البيت جزء لا يتجزأ من إيمان كلُّ مسلم مها كان مذهبه ، هذه حقيقة ثابتة لامرية فيها .. فحبُّ آل البيت عامل رئيس في الحوار ، وعلى طريق الوحدة .

روى البخاري : صلَّى أبسو بكر العصر ثمَّ خرج يمشي ، فرأى الحسن يلعب مـع الصَّبيان ، فحمله على ءاتقه ، وقال : بأبي ، شبيه بالنَّبيِّ لاشبيمه بعلي ، وعليًّ يضحـك [ رواه البخاري ، كتاب المناقب ] .

وكسا عمر رضي الله عنه أصحاب رسول الله ﷺ ، فلم يكن فيها ما يصلح للحسن والحسين ، فبعث إلى الين ، فأتى لهما بكسوة ، فقىال : الآن طهابت نفسي ، كا ذكر ابن الجوزي في كتابه ( عمر بن الخطاب ) .

## الحيوارُ دَائِياً

## بَيْنَ المسلمينَ وَبَيْنَ العِلْمَانِيِّينَ

﴿ وَإِنِّسَا أَو إِيِّسَاكُم لَعَلَىٰ فَسَـدَىٰ أَو فِي صََّــلَالِ مُعِينِ ﴾ .

[ 44/56 : أسبأ :

الإسلام دين دعوة ، لادين سيف .

إنّه دين حوار وفكر ، لادين دماء وقهر ، والتّعشّف ينسافي حرّبُسة للعتقسد ، ولذلك يرفضه الإسلام .

وجلسة فيها عشرات الرّجال ، تبقى في الأذهان منها صور ، صور المتحاورين باحترام ، وتبقى عباراتهم وأفكارهم ومناقشاتهم وتحليلاتهم ، تذكر بالتّقدير ، ويقت العنف ، أو الكامات اللاّعقلانيَّة غير الموثّقة .

وللثل الأُعلى للحوار مع العلمائيّين ، حوار إبراهيم عليه السَّلام مع أبيه :

﴿ وَاذَكُرُ فِي الْكِتَابِ إِبِرَاهِمَ إِنَّهُ كَانَ صِدّيقاً بَيْناً ، إِذْ قَالَ لأبيهِ يِاأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَشْبَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُغْنِي عَنْكَ شَيْئاً ، يَاأَبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ العِلْمِ مَا لَمْ يَاتِيكَ فَاتَبعني أَهْدِكَ صِرَاطاً سَويّاً ، يَاأَبَتِ لاَ تَعْبُدِ الشَّيْطانَ إِنَّ الشَّيطانَ كَانَ للرَّحْمن فَاتَبعني أَهْدِكَ صِراطاً سَويّاً ، يَاأَبَتِ لاَ تَعْبُدِ الشَّيْطانَ إِنَّ الشَّيطانَ كَانَ للرَّحْمن فَاتَكُونَ للشَّيطانَ كَانَ للرَّحْمن عَصِيّاً ، يَاأَبَتِ إِنِّي أَخَافَ أَن يَمَسُكَ عَذَابٌ مِنْ الرَّحْمٰن فَتَكُونَ للشَّيطانَ وَلِيّاً ، قَالَ عَلَيْكَ عَصِيّاً ، يَاأَبَتِ عَن الِهِي يَالِيرِاهِمُ لَئِن لَمْ تَنْتَه لاَّرَجُمَنَكَ وَاهْجُرِنِي مَلِيّاً ، قَالَ سَلاَمْ عَلَيْكَ أَرَاغِبِ أَنتَ عَن الِهِي يَالِيرِاهِمُ لَئِن لَمْ تَنْتَه لاَّرَجُمَنَكَ وَاهْجُرِنِي مَلِيّاً ، قَالَ سَلاَمْ عَلَيْكَ مَا مَا مَا مَا مَا يَاكُونَ مِن دُونِ اللهِ وَأَدْعُوا رَبّي عَنِي اللهِ وَأَدْعُوا رَبّي عَنِي اللهِ وَأَدْعُوا رَبّي عَنِي اللهِ وَأَدْعُوا رَبّي الْأَكُونَ بِدُعاء رَبّي شَقِيّاً ﴾ [مرع: ١٨/١٥٤] .

رأى جعفر الصّادق ابن العوجاء مرّة بالحَرَم ، فقال له : ماجاء بك ؟ قال : عادة الجسد ، وسُنّة البلد ، ولنبصر ما النّاس فيه من الجنون والحَلْق ، ورمي الحجارة ، قال الصّادق : أنت بعد على عتوّك وضلالك ياعبد الكريم ؟ فذهب يتكلم ، فقال الإمام : لاجدال في الحج ، ونفض رادءه من يده ، وقال : إن يكن الأمر كا تقول ، نجونا ونجوت ، وإن يكن الأمر كا تقول ، نجونا وهلكت .

أَيُّ صِبر فِي حرِّيَّة الفكر كَتْل هذا الصَّبر ، حيث تؤدَّى للناسك ؟!

واللَّباقة صيغة أساسيَّة بجب توافرها في ( الحوار دائمًا ) ، لنضن نجاحه ، ونصل ، أو تقترب من الحقيقة ، ونترجم الحاضر في ضوء خبرات الماضي ، ونعبر إلى المستقبل في ضوء خبرات الماضي ، ووقائع الحاضر .

ومما يلفت النظر هجوم العلمانيِّين على التراث ، وثناؤهم على المعتزلة .

قد لا يكون ولاء كثيرين للتراث مطلقاً ، ولكننا لن نسمح لأنفسنا ولا للآخرين باعدام التُّرات كلِّه بحجَّة قراءته قراءة علميَّة ، لأنَّ الإنسان بلا جذور ، إنسان بلا مستقبل .

وأيُّ ثناء على المعتزلة ، وحرَّيَّة الفكر مصادرة ؟ حيث جبر النَّاس وقهرهم بـالقول بأفكارهم ، كالقول ( بخلق القرآن ) مثلاً .

« إِنَّ الخَطَا الَّذِي ارتكبه المعتزلة أَنَّهم أُرادوا فرض فكرتهم على النَّاس ، وعلى العلماء » ، ومع ذلك يتدح العلمانيون المعتزلة ! ويتناسون ( المناظرة الكبرى في محنة خَلْق القرآن ) (١) ، الَّتي دارت بين الإمام عبد العزيز بن يحيى الكناني المكي ، وبين بشر

الحَيْدَة ، أو للناظرة الكبرى في محنة خَلْق القرآن ، للإمام عبد العزيز بن يحيى بن مسلم الكناني المكّي ،
 للتسوفي سنة ٢٤٠ هـ ، نشر في ( دار الفتح للطباعة والنشر ) بيروت ـ لبنان ، ط١ سنسة ١٤٠٣ هـ/ ١٩٨٢ م .

المريسي (١) ، بحضور الحليفة العباسي ( المأمون ) ، وهذه المناظرة تلقي الأضواء على إمام رزقه الله الفهم وحُسُن البيان ، والحوار بالتي هي أحسن .

ولسنا هنا بصدد إيراد هذه الناظرة ، ونكتفي بقول الإمام عبد العزيز في ختامها : يا أمير المؤمنين ، إن الله عز وجل أخبرنا في كتابه بخلق الإنسان في ثمانية عشر موضعاً ، ما ذكره في موضع منها إلا أخبر عن خلقه ، وذكر القرآن في أربعة وخمسين موضعاً قلم يخبر عن خلقه في موضع منها ، ولا أشار إليه بثبيء من صفات الخلق ، ثم جمع بين القرآن والإنسان في آية من كتابه ، فأخبر عن الخلق للإنسان ، ويفى الخلق عن القرآن ، فقال الله عز وجل : فو الرّحن عَلَم القرآن ، خَلَق الإنسان ، علمه البيان كه ، ففرق بين القرآن والإنسان .. فقال المأمون : أحسنت ياعبد العزيز .

الإلزام والإكراه ، مَّا لا يجوز في الإسلام . الحوار دائمًا هو البديل أوَّلا وآخراً .

في فندق قصر الرّياض ، وبتاريخ ١٥ شوّال ١٤١٣ هـ ، للوافق ٦ نيسان المعالم ، دار حوار بين الدكتور يوسف القرضاوي ، والأستاذ أحمد لطفي الخولي ، كنت حاضراً في هذا اللقاء بين هذين العَلْمَيْن الكبيرين ، وبماقالاه ، واتّفقا عليه دون اختلاف :

نفتش عن تقاط اللَّقاء ، لا تقاط الاختلاف .

العِلْم في كلِّ مجالاته فرض ، فابن النَّفيس الطَّبيب . ترجم له السَّبكي في طبقات الشَّافعيَّة ، وابن رشد ، قاض فقيه فيلسوف ..

العدو الصَّهيوني يزوَّد أَمْريكة بالحاسوب ، ونحن اختلفنا في تسميته حتَّى طُرِحَت كلمة ( العَصَّريت ) اسماً له ، خلل لاشك يجب تجاوزه .

 <sup>(</sup>۱) بشر بن غياث بن أبي كريمة عبد الرحمن المريسي ، فقيه معتزلي ، عارف بالفلسفة ، يُرمى بـالزُندقة ،
 وقبل كان أبوه يهودياً ، توفي عام ۲۱۸ هـ/ ۸۲۳م .

إن وجدنا رافضين للدُّنيا ، فسنجد أيضاً الرَّافضين للدَّين ، والصَّواب : الإسلام دين الحياة ، كا هو دين الآخرة .

لا ... للعروبة العلمانيّة ، وكما أنه لا .. للإسلام الشّعوبي . المكوّن الرَّئيس والأساس لهذه الأُمَّة ، هو الإسلام حضارة وفكراً . والعروبة وعاء الإسلام .

الحوار مع الآخر أمر طبيعي ، ولكن دون أن نفقد هُوِيَّتنا . القرآن الكريم غير خاصَع للنَّقاش ، والتَّفسير خاصَع للنَّقاش . نفكِّر بالحاضر والمستقبل .

تقاس باحاضر وينستقبل . التُّلَّهُ لِلْقَالِمِ التَّلِيْدِ إِلْهِ الْقَالِمِينِ التَّلِيْدِ الْمُلْ

التَّواشج الوثيق بين التَّراث والمعاصرة ضرورة لابَدَّ منها . إن لم يكن الإسلام مقدَّساً ، فماهو المقدَّس ؟

الحضارة : صلة وثيقة بين المادّة والرُّوح .

ولانحكم على النَّاس بالموت إن خالفونا بالرَّأي ، لا ... إنَّ الحوار هو البديل .

#### ☆ 났 ☆

وعقد مركز دراسات الوحدة العربيّة ندوة في القاهرة ، من : ٢٥ إلى ٢٧ أَيلول المعدد من المعدد المدّانيّة ندوة في القاهرة ، من : ٢٥ إلى ٢٧ أَيلول ١٩٧٩ ، جعت المسلمين والقوميّين العلمانيّين ، لم يكن الحوار هدفها ، إنّ النّقد الدّاتي كان المعدف ، وأبرز ما تبيّن في هنا النّقد أنّ الطّرفين لم يفهم كلّ منها الآخر ، وأنّ كليها لا يتمتّع بالديمقراطيّة .

## التَّيَّار الإسلامي ينتقد ذاته:

العجز عن فهم الواقع وإدراك سُنبه وقوانينه ، فغلبت النّظرة الجزئيّة على النّظرة الكلّيّة وأسلوب الزّعامة في التّعامل مع القاعدة ، وانعدام الشّورى .

## والتَّيَّار القومي ( العلماني ) ينتقد ذاته :

عدم اطَّلاع معظم للفكّرين القوميّين على التُّراث الإسلامي اطلاع فهم وتعمُّـق ، وإهمال الحوار مع التّيَّار الإسلامي .

وانعدام الديقراطيّة تنظييًا وعقائدياً داخل التنظيات القوميّة ، فهي تنادي بالديقراطيّة ولكنها لاتمارسها .

#### **\*** \* \* \*

وننهي هذا الفصل بالتَّالي:

ينوح بعضهم على الديقراطية ، التي هي اليوم مطلب وهدف ، فإذا هي ديقراطية التهجم على الإسلام والافتراء والدّس عليه ، والسّخرية من أتباعه ، دون التّمييز بين رأي فرد ، ورأي الإسلام .

ومع ذلك ، وتحت شعار المديمقراطيّة ، أين حقّ الرّدّ ، أو المدّفاع عن النّفس ؟ وأين حقّ الرّدة ، والبحث للوضوعي ؟ وأيّ فأي خر للعلمانيّين وهم يتكلّمون ، ويكتبون ، ويصولون ويجولون ، ولا مساحة للرّد في صحيفة أو عِلّة أو نشرة ؟!

القاعدة الصواب تقول :

أدرسُ ، أبحثُ ، أستدلُّ ثم أعتقد ، لاأعتقد ثم ألـوي عنـق النَّصِّ إلى مـا أعتقــد وأهوى .

واللَّباقة \_ من الطرفين \_ صيغة أساسيَّة يجب توافرها في ( الحوار دائماً ) ، لنضن نجاح الحوار ، أو النَّقدُم على طريقه .

☆ ☆ ☆

# الحيوَّارُ دَاعًاً بينَ المسلمينَ و بينَ أهلِ الكتابَ

﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ اللهِ مِنْ لَمْ يُقَاتِلُوكُم فِي اللهِ مِن دِيَسَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُم وَيُعَلِّمُ أَن تَبَرُّوهُم وَتُقْسِطُوا إِلَيْهم إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُقْسَطِينَ ﴾ .

[المتبعنة: ١٠/١٠]

لم يجبر الإسلام أحداً من أبناء الشّرائع الأخرى على اعتناقه قهراً وعنوة ، لقد كان هدف الإسلام الأوّل والأخير في فتوحاته الحرّيّة الكاملة في قبوله وعدمه :

﴿ لاَ إِكراهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيُّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ [ البقرة : ٢٥٦/٢ ] .

﴿ وَقُلَ الْحَقُّ مِنَ رَبُّكُم فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فليكُفُر ﴾ [الكهف: ٢١/١٨].

﴿ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤمنينَ ﴾ [ يون : ١٧/٠ ] .

هذا ... مع أَشْر الفاتحينَ المنتصرين عسكرياً بالبرّ والإحسان :

﴿ لاَ يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّهِ يَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهِ عَنِ اللَّهَ يَحِبُ اللَّهُ اللَّهَ عَنِ اللَّهَ يَحِبُ اللَّهُ اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

ومع النَّهيِّ عن الظُّلم والعدوان :

﴿ وَقَاتُلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحبُّ الْمُعْتَدينَ ﴾ [ البقرة : ١٩٠/٢] .

﴿ وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ استَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَشْبَعَ كَلاَمَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغُهُ مَـاْمَنَـهُ ذَلِكَ بِأَنْهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ [التوبه: ٧٦].

ومع الحثّ على ( الحوار ) بالَّتي هي أحسن : ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ [ البقرة : ٨٣/٢ ] .

﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلاَّ الَّذِينَ طَلَمُوا مِنَهِم وَقُولُوا آمَنَّا بِالَّـذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزِلَ إِلَيْكُم وَ إِلْهُنَا وَ إِلْهُكُمْ وَاحِدَ وَنَعْنُ لَـهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٢٧٢٩].

وأمر طبيعي أن يقبل الإسلام ( الحوار ) ، وأن يدعو النّاس ـ كلّ النّاس ـ إليه ، لا نّه وحي الله للنزّل على قلب المصطفى الختار على عبد لا يتناقض مع عقل ، أو يتعارض مع علم ، و ( غير المعقول ) ، أو ما يتعارض مع العلم والفكر السّلم يرفض الحوار ، لأنّه لو أباح الحرّية الفكريّة ، والحوار الموضوعي الأنهار ، لذلك نراه هنا وهناك يغتال الرّأي الآخر ويرميه إفكا ويهتانا بماليس فيه ، تشويها عقصوداً ، إبعاد النّاس عن حقائق لو عرفوها اعتنقوها () .

<sup>(</sup>۱) تقول الأستاذة الدكتورة أنّا ماري شمل (عيدة الاستشراق في ألمانية ) في مقد متها لكتاب: (الإسلام كبديل) للمدكتور مراد هوفمان (سفير ألمانية في المغرب): «الإسلام مثل عملي لنلك التّاويلات الظالمة المشوّقة من إن الكثير من الأحكام الظّلمة التي تُلصِقها بالإسلام ناشئة عن سوه فهمنا وخطئنا في القياس المتطلق من معاييرنا الغربية ومثلنا أو قيننا من إنّ من الحزن اليوم حقّاً أن لا عير كثيرون في الغرب بين الإسلام وبين ما يُلصَقُ زوراً وبهتاناً بالإسلام، أو يُقتّرَف من جرائم باسم الإسلام، فالإسلام بريء من الإرهاب والإرهابيين »، وختت مقدّمتها ببيتين لجوته ، الذي يشهد له بالبصر العميق في بريء من الإرهاب والإرهابيين »، وختت مقدّمتها ببيتين لجوته ، الذي يشهد له بالبصر العميق في عالم الفكر الإسلامي : « إن يك الإسلام معناه القنبوت ، فعلى الإسلام نحيسا وغوت » (الإسلام كبديل ، الناشر : مجلة النور الكويتية ، ومؤسسة باقاريا للنشر والإعلام والخدمات ، الطبعة العربية الأولى نيسان (إبريل) ١٩٩٢ م] .

(غير المعقول) هو الذي يرفض الحوار ، ويسفّه العقل جهراً ، ويرغ أتساعمه على قبوله هكذا كما هو ، دون محاكمة من فكر ، أو ترجيح من عقل ، أو مقارنه وقبول من عِلْم .

الحريّة الكاملة في الاعتقاد ، الّتي تعطي حقّ الحوار للوصول إلى القناعات في القبول أو عدمه ، هي درب الإسلام بالأمس واليوم وغداً لقبول الأتباع الجدد ، لذلك لم يقف انتشاره ، ولم يتوقف عن كسب للعتنقين بعد الضّعف والتّجارئية في العالم الإسلامي ، لقد تابع زحفه ، ويحقّق اليوم زحفه وانتشاره ، حتى لقد نشر مركز تتبع انتشار العقائد في ( برن - سويسرة ) أن الإسلام اليوم هو الأقدر على كسب الأتباع بين عقائد العالم كلّها ، على الرّغ من إمكانات دعاته المتواضعة ، والجهود الفرديّة المعشرة ، أمام إمكانات التّبشير الضّخمة من حيث مليارات الدولارات ، والتّنظيم ، والدّع الغربي الإعلامي .

إِنَّ قِدَمَ الحوار مع أبناء الشَّرائع الأخرى ( أهل الكتاب ) قِيدَمُ الدَّعوة الإسلاميَّة نفسها ، بعد أن ضمن حرِّيَّة العقيدة لكلَّ النَّاس ، مع تسامح أوجبته تعاليه ، وهذا مالم يكن أيام بيزنطة وهي تحكم قلب العالم ، بلاد الشام ومصر وقسماً كبيراً من الشال الإفريقي ، حينا اختلف المذهب ضمن الدين الواحد ، فحلَّ الاضطهاد والظلم ، وفرضت الضَّرائب المرهقة ، مع التَّعسُف في جبايتها .

الإسلام دين عالمي إنساني ، يقبل الآخرين في مجتعله ، ولا يرفض الآخر ، ولا يصادر رأيه أوعقيدته ، لذلك ، جعل أسسا ثابتة من صلب العقيدة ، للتعامل مع الآخرين ، وآداباً للحوار معهم ، وتسامحاً في التعامل معهم ، فالمواطن الشريف له ما لنا وعليه ماعلينا ، حتى ورد عن تقي الدين أحمد بن تبية أنّه رفض ترك الأسرى من غير المسلمين عند التتار ، وأنقذهم مع المسلمين الأسرى ، لأنهم ذمّة في أعناقنا .



### وثائق من الحوارات:

( الحوار ) جهود علميّة منطقية عقلية في نشر التّعاليم ، وتقديم العقائد ، وعرض المبادئ ..

والمسلمون ينظرون ويرجون ممن يدخل في الإسلام اقتناعاً فكريّاً خالصاً .

ومن أدلة ( الحوار ) منذ القرن الشامن لليلادي ، ما كتبه ( القديس ) يوحنا الدّمشقي من الكتب التي ألّفها في ( الجدل ) لتدنيا بلمحيات عن الحوار الله يه أدباع الشّرائع الختلفة ، وإنّ صياغة هذه الكتب ، أو الرسائل ، في قبالب الحوار ، وكثرة التكرار في مثل قوله : « إذا قال لك العربي .. فأجبه » ، تعطينا فكرة ـ ولو ضئيلة ـ عن الحوار الذي اعتده المسلون في هذه الفترة في عرض تعاليم الإسلام ومبادئه .

وكذلك ماكتبه تلميذ يوحنا الدَّمشقي ، الأُسقفُ تيودور أبو قرة ، فيه حوارات أيضاً (١) .

وكان البطريق النسطوري طياثاوس Timotheus يعقد مناظرات في المسائل الدّينيّة بحضرة الخليفة الهادي<sup>(۱)</sup> ، وهارون الرّشيد<sup>(۱)</sup> ، وجَمَع هذه المناظرات في كتاب ، ومع ذلك انتُخِبَ لكرسي البطركيّة على الرّغ من ذلك ، من قِبَل رجال الدّين في كنيسته .

ووصلتنا وثيقة تعل على صورة واضحة من صور الدَّعوة إلى الإسلام بالحوار، ترجع إلى عهد المأمون (٤) ، وهي في صورة رسالة كتبها ابن عم الخليفة إلى عربي مسيحي

<sup>(</sup>١) الدَّعوة إلى الإسلام ، السِّير توماس أرنولد ، ص : ١٠٣ .

 <sup>(</sup>٢) الهادي ( موسى بن محمد للهدي بن أبي جعفر للنصور ) الخليفة العباسي الرابع : [ ١٤٤ - ١٧٠ هـ =
 ٢٦١ - ٢٨٦ م ] .

<sup>(</sup>٢) عارون الرَّشيد بن عمد المهدي ، الخليقة العباسي الخامس : [ ١٤٩ - ١٩٣ هـ = ٢٦٦ ، ٨٠٩ م ] .

 <sup>(</sup>٤) المأمون بن الرشيد : ( ١٩٨ - ٢١٨ هـ = ١٨٢ م ) .

كريم الحتد ، عظيم المنزلة في بلاط الخلافة ، وكان المامون يحلّه من نفسه محلّ الاحترام والتّقدير ، وفي هذه الرّسالة يرجو لصديقه أن يدخل في الإسلام ، وكان رجاؤه في لهجة تنمّ عن الوُدّ ، وفي لغة تصوّر بوضوح مسلك المسلمين السّمح تجاه الكنيسة المسيحيّة في ذلك العصر ، وتحتل هذه الرّسالة في تاريخ النّعوة الإسلاميّة المبكّر مكاناً يكاد يكون فريداً في بابه (۱).

وقبل إيراد فِقْرات من هذه الرِّسالة ( الوثيقة ) ، نذكِّر بأمرين اثنين :

١ - بالمناظرات التي دارت أيّام المأمون ، حضرها زعاء جميع الطّوائف الدّينيّة في ذلك العصر ، وهي تثبت أنّ الحوار - برعاية الخلافة العباسيّة - كان سائداً ، فلاعنف ، بل حجّة ، ناهيك عن الرّسائل إلى ماوراء النّهر وفرغانة ، وقدوم زعيم المانويّة (يزدانبخت) إلى حاضرة الخلافة بغداد ، وعقد مناظرة مع المتكلّمين المسلمين ، وألزم الحجّة فيها ، عندها حاول الخليفة المأمون أن يقنعه باعتناق الإسلام ، ولكن (يزدانبخت) أبى ذلك ، وقال : نصيحتك ياأمير المؤمنين مسبوعة ، وقولك مقبول ، ولكنك من لا يجبر النّاس على ترك مذاهبهم ، فلم يسد الخليفة شيئاً من الاستياء ولكنات محاولته ، ووكّل به حفظة ، خوفاً من إنسان قد يسيء إليه ، بعد مكابرته وقد قامت الحجّة عليه .

٢ ـ وبأبي بكر محمد بن الطيب الباقلاني : [ ٣٣٨ ـ ٣٠٨ هـ = ٩٥٠ ـ ١٠١٣ م]
 ومناظرته في عاصمة الرَّوم البيزنطيين ( القسطنطينية ) مع علماء النَّصرائيَّة فيها ، وبين يدي ملكها .

 <sup>(</sup>١) الدَّعوة إلى الإسلام ، ص : ١٠٤ ، وص : ٤٧٠ .

رسالة عبد الله بن إماعيل الهاشمي إلى عبد المسيح بن إسحاق الكندي ، يدعوه للإسلام :

«بسم الله الرحن الرَّحم ، أمّا بعد ، فقد افتتحت كتابي إليك بالسّلام عليك ، والرَّحة ، تشبّها بسيدي وسيد الأنبياء محمد رسول الله عليه أنها ، فإن تقاتنا ذوي العدالة عندنا ، الصّادقين النّاطقين بالحق ، النّاقلين إلينا أخبار نبينا عليه السّلام ، قد رووا لنا عنه أنّ هذه كانت عادته ، وأنّه كان عليه إذا افتتح كلامه مع النّاس يبادئهم بالسّلام والرَّحسة في مخاطبته إيساهم ، ولا يفرّق بين النّمي منهم والأمّي ، ولا بين السؤمن والمشرك ، وكان يقول إنّي بعثت بحسن الخَلق إلى النّاس كافة ، ولم أبعث بالغلظة والفظاظة ، ويستشهد الله على ذلك ، إذ يقول فو بالمؤمنين رَوُوف رَحم (١) كه ، وكذلك رأيت من حضرته من أمّتنا الخلفاء الراشدين رضي الله عنهم أجمعين ، أنهم كانوا لفضل أدبهم ، وشرف حسبهم ، ونبسل همتهم ، وكرم أخلاقهم ، يتتبعدون أثر نبيهم عليه ، ولا يفرّقون في ذلك (١) ولا يفضّلون فيه أحداً (١) ، فسلكت ذلك النهج ، واحتذيت تلك السّبل ، وأخذت ذلك الأدب الحمود ، فابتدأتك في كتابي هذا بالسّلام والرَّحة ، لئلا ينكر عليُ منكر يقع إليه كتابي هذا .

والذي حملني وحثَّني على ذلك ؛ إذ كان سيدي ونبيي عمد يَهُ الله يَقُول محبَّة القريب ديانة وإيمان ، على أُنّي كتبت إليك طاعة لرسول الله يَقِلُكُم ، ولما أوجبه لك عندنا حق خدمتك لنا ، ونصحك إيانا ، وما أنت عليه من محبَّتنا ، وتظهره من مودَّتنا ، والميل إلينا ، وما أرى أيضاً من إكرام سيدي وابن عبي أمير للؤمنين أيَّده الله لك ، وتقريبه إياك ، وتقته بك ، وحسن قوله فيك ، فرأيت أن أرض لك ما قد رضيته لنفسي

 <sup>(</sup>١) ﴿ لقد جاءكم رسولٌ من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحم ﴾ [التّوبة:
 ١٢٨٧٩ .

 <sup>(</sup>٢) كُأنْ ها هنا نفصاً.

<sup>(</sup>٢) وهاهنا أيضاً نقص.

وأهلي وولدي مخلصاً لك النّصيحة وباذلها ، كاشفاً عمّا غن عليه من ديانتنا هذه الّي ارتضاها الله لنا ولجيع خلقه ، ووعدنا عليها حسن الثّواب في المعاد ، والأمن من العقاب في المآب ، فرغبت لك فيا رغبت فيه لنفسي ، وشفقت (۱) عليكَ لما ظهر لي من كثرة أدبك ، وبارع علمك ، وحسن تهذيبك ، وجيل مذهبك ، وشرف حسبك ، وتقدّمك على الكثير من أهل ملّتك ، أن تكون مقيماً على مناأنت عليه من ديانتك هذه ، فقلت : أكثف لمه عمّا من الله به علينا ، وأعرّفه ما غن عليه بألين القول وأحسنه متبعاً في ذلك ما أذن الله به ، إذ يامرني ويقول جلّ ثناؤه : ﴿ وَلاَ تُجَادِلُوا أَمْ لَل الكيام ، والحسن في القول ، واللّين من الله على العلم ، فلست أجادلك إلا بالحيل من الكلام ، والحسن في القول ، واللّين من الله على العلم ، العلم ، والحسن في القول ، واللّين من اللّفظ ، لعلمك تنتهي وترجم إلى الحق ، وترغب فيا أتلوه عليك من كلام الله جلّ جلاله ..

وأنت الرَّجل عافاك الله من جهل الكفر ، وفتح قلبك لنور الإيان علم أنّي رجل أتت على سنون كثيرة ، وقد تبحرت في عامّة الأديان ، وامتحنتها ، وقرأت كثيراً من كتب أهلها ، وخاصّة كتبكم معشر النّصارى (٢) ... فأنا الآن عنع الله بك عامّة المعرفة كلّها منّي بدينك الذي أنت عليه ، وبطول الحبّة إلى هذا الدّين الذي ارتضاه الله لي وأرتضيه لنفسي ، ضامناً لك به الجنّة ضاناً صحيحاً ، والأمن من النّار ، وهو أن تعبد الله الواحد الأحد الفرد الصّد الذي لم يلد ولم يولد ، ولم يتخذ له صاحبة ولا ولداً ، ولم يكن له كفوا أحد ... (٤)

<sup>(</sup>١) هكنا هي في النَّص .

<sup>(</sup>٢) العنكبوت : ٢٩/٥٩ .

 <sup>(</sup>٣) وهنا يعدّد الأسفار الهامّة من العهدين القديم والجديد ، وكيف درس الفرزق المسيحيّة المختلفة ، ولقياه
 جماعة من الرّهبان ، وزياراته للأديرة ...

<sup>(</sup>٤) ثم بعدد تعاليم الإسلام المختلفة وأركانه .

فقد نصحت لك ياهذا وأديّت إليك حقّ المودة وخالص الحبّة .. ورجوت أن تكون بتوفيق الله إيّاك من المؤمنين ، الّذين رضي الله عنهم ورضوا عنه ، هم خير البريّة ، ورجوت أن تكون من هذه الأمّة التي هي خير أمّة أخرجت للنّاس ، فإن أبيت إلا إلظاظاً ولجاجاً وجهلاً وتمادياً في كفرك وطغيانك الّذي أنت فيه ، ورددت علينا قولنا ، ولم تقبل مابذلناه لك من نصيحتنا ، حيث لم نُرد منك على ذلك جزاءً ولاشكراً ، فاكتب عاعندك من أمر دينك ، واللّذي صحّ في يدك منه ، وماقامت به الحجّة عندك ، منا مطمئناً (۱) ، غير مقصّر في حجّتك ، ولا مكاتم لما أنت معتقده ، ولا قرق ولا وجل ، فليس عندي إلا الاستتاع للحجّة منك ، والصّر والإقرار بما يلزمني منه طائعاً غير منكر ، ولا جاحد ولا هائب ، حتّى تقيس ما تأتينا به وتتلوه علينا ، ونجمعه إلى ما في أيدينا ، ثم نخبرك بعد ذلك ، على أن تشرح لنا علّته ، وتسدع ونجمعه إلى ما في أيدينا ، ثم نخبرك بعد ذلك ، على أن تشرح لنا علّته ، واحتجت أن الاعتلال علينا به ولا تبيطه لنا ببيان الحجّة ، فقد أطلقناك وحجّتك ، لئلا تنسبنا إلى الكبرياء ، وتَدّعي علينا الجور ، والحيف ، فإن ذلك غير شبيه بنا .

فاحتج عافاك الله بماشئت، وتكلّم بما أحببت، وإنبسط في كلّ ما تظن أنه يؤدّيك إلى من يوثق حجتك، فإنك في أوسع الأمان، ولنا عليك أصلحك الله، إذ أطلقناك هذا الإطلاق، ويسطنا لسانك هذا البسط، أن تجعل بيننا ويينك حكماً عادلاً لا يجور، ولا يحيف في حكمه وقضائه، ولا يميل إلى غير الحق إذا ما تجنّب دولة المحوى؛ وهو العقل الذي ياخذ به الله عزّ جلّ ويعطي، فإننا أنصفناك في القول وأوسعناك في الأمان، ونحن راضون بما حكم به العقل لنا وعلينا إذ كان ﴿ لا إكْرَاهَ في الدّين ﴾ [ البقرة: ٢٥٧٧٢]، وما دعوناك إلا طوعاً وترغيباً في ما عندنا، وعرّفناك ما أنت عليه، والسّلام عليك ورحمة الله وبركاته (٢)».

 <sup>(</sup>١) خلل في النّص .

<sup>(</sup>٢) الدَّعوة إلى الإسلام، ص: ٤٧٠.

ويعلَّق السير توماس أرنولد على هذه الوثيقة قائلاً : « ويمكن أن يكون هذالك قليل جداً من الشَّك في أمر واحد فيا يتعلق بهذه الوثيقة ، وهو أنها قد وصلت إلينا في حالة ناقصة ، وأنها لقيت على أيدي النَّسَّاخ المسيحيَّين تشويها وتحريفاً ، وإنَّ مانكاد نراه من عدم وجود ما يدحض تلك العقائد المسيحيَّة الحاسمة دحضاً تماماً ، كعقيدة التَّالُوث المقدِّس ، وما نجده من الإشارات إلى أمثال تلك الهجات في ردِّ الكندي على هذه الرِّسالة ، ليدل بالتاكيد على إسقاط تلك العبارات التي قد تكون آلمت القرَّاء المسيحيِّين "(۱) .

كا عقد في مدينة مرومع مطلع القرن الشَّالث الهجري الهجري (حوار أديان) ، من غير مجاملات أو مداهنات ، جمع هذا الحموار الجائلية كبير النَّصارى ، ورأس الجالوت زعم اليهود ، والهربذ الأكبر ممثّل الزَّرادشتيَّة ، وعمران الصَّابي قطب الصَّابئة ، والفيلسوف قسطاس الرَّومي ، وجمع من المتكلّمين .

حاورهم علي بن موسى الرّضا ، حواراً يعكس أجواء الحرّيّة والتّسامح الّتي أمر بها الإسلام ، ويعلن المأمون افتتاح الحوار بقوله : ياجاثليت هذا ابن عمّي علي بن موسى بن جعفر ، وهو من ولمد فاطمة بنت نبيّنا عليه السّلام ، وابن علي بن أبي طالب ، فأحبُ أن تكلمه وتحاجه وتنصفه .

الجاثليق : ياأمير للؤمنين ، كيف أحاج رجلاً يحتج علي بكتاب أنا أنكره ، ونبيًّ لاأومن به ؟

فقال الرِّضا: يانصراني، فإن احتججت عليك بإنجيلك، أتقر به ؟

أجاب الجاثليق : وهل أقدر على دفع ما نطق به الإنجيل ، نعم والله أقر به على الرّغ من أنفي .

<sup>(</sup>١) الدُّعوة إلى الإسلام ، ص : ٤٧٦ .

ودار الحوار شيّقاً ممتعاً ، وممّا قاله علي بن موسى الرّضا للجاثليق : يا نصراني ، واللهِ إنّا لنؤمن بعيسى ، وما ننقم عليه شيئاً ، إلاّ ضعفه وقلّة صيامه وصلاته !

قال الجاثليق : أفسدت والله عملمك ، وضعّفت أمرك ، وماكنت ظننت إلاّ أنّـك أعلم أهل الإسلام .

الرّضا : وكيف ذلك ؟

الجاثليق : من قولك إن عيسى كان ضعيفاً قليل الصُّوم والصُّلاة ، وما أفطر عيسى يوماً ، وما نام بليل قط ، وما زال صائماً قائم اللَّيل .

الرِّضا : فلمن كان يصلِّي ويصوم ؟

وانتبه الجائليق إلى الاستدراج الذي وقع فيه ، والتّناقض الّذي حصل في كلامه ، فلم يحر جواباً ، ثمّ استدل على ربوبيّة عيسى بـأنّه أحيـا الموتى ، وأبراً الأكمه والأبرص ، فهو بذلك ربـة مستحق لأن يُعْبَد .

فأجابه الرّضا: إنّ اليسع قد صنع مثل ماصنع عيسى ، ومثى على الماء ، وأبرأ الأكمه والأبرص ، فلم تتّخذه أمّة ربّاً ، ولم يعبده أحد من دون الله ، ولقد صنع حزفيل مثل ماصنع عيسى بن مريم ، فأحيا خسة وثلاثين ألف رجل بعد موتهم .

ثمَّ دار حوار حول الإنجيل المُنْزَل ، إنجيل عيسى ، الإنجيل الواحد أين هو ؟ وسأَلَ الرَّضا رأَسَ الجالوت : ما الحجَّة على أن موسى ثبتت نبوَّتَه ؟ رأس الجالوت : إنه جاء بما لم يجئ به أحد من الأنبياء قبله .

الرِّضا: مثل ماذا ؟

رأس الجالوت : مثل فلق البحر ، وقلبه العصاحيّة تسمى ، وضربه الحجر فانفجر منه العيون ، وإخراجه يده بيضاء للنّاظرين ، وعلامات لا يقدر الخلق على مثلها .

الرِّضا : صدقت في أنَّها كانت حجَّة على نبوَّته ، وأنَّه جاء بما لا يقدر الخلق على

مثله ، أفليس كلٌ ما ادَّعى آنه نبيٌ وجاء بما لا يقدر الخَلْق على مثله وجب عليكم تصديقه ؟

رأس الجالوت : لا ، لأنَّ موسى لم يكن له نظير لمكانه من ربَّه ، وقربه منه ، ولا يجب علينا الإقرار بنبوَّة من ادَّعاها ، حتَّى يأتي من الأُعلام بمثل ما جاء .

الرَّضا : فكيف أقررتم بالأنبياء الَّذين كانوا قبل موسى ولم يفلقوا البحر ؟ ولم يفجرُّوا من الحجر اثنتي عشرة عيناً ، ولم يخرجوا أيديهم مثل إخراج موسى يده بيضاء ؟ ولم يقلبوا العصاحيَّة تسعى ؟

رأس الجالوت : قد أخبرتك أنه متى جاؤوا على نبوتهم من الآيات بما لا يقدر الخلق على مثله ، ولو جاؤوا بمثل مالم يجىء به موسى ، أو كانوا على ما جاء به موسى وجب تصديقهم .

الرّضا : يمارأس الجمالوت ، فما يمنعك من الإقرار بعيسى ابن مريم ، وكان يحيى الموتى ، ويبرئ الأكمة والأبرص ، ويخلق من الطّين كهيئة الطّير ، ثمَّ ينفخ فيه فيكون طائراً بإذن الله ؟!

رأس الجالوت : إنَّه فعل ذلك ، ولم نشَّهده .

الرّضا : أرأيت ماجاء به موسى من الآيات أو شاهدته ؟ أليس إنّا جاءت الأخبار عن ثِقَات أصحاب موسى أنّه فعل ذلك ؟

رأس الجالوت : بلى .

الرّضا : كذلك أيضاً أتتكم الأخبار المتواترة بما فعل عيسى ابن مريم ، فكيف صدّقتم بموسى ، ولم تصدّقوا بعيسى ، وكذلك أمر محمّد وماجاء به ؟

وهكذا يستر ( الحوار ) مع بقية زعماء الأديان والمعتقدات بكل حرّية وموضوعيّة وانفتاح .

# حِوَارٌ مَعَ مُسْتَشْرِقٍ

### وليسَ كُلُّ خَلَافِ جِمَاءَ مَعْتَبِرًا إلاَّ خَلَافَ لَهُ حَـَظٌ مِنَ النَّظْنِ

أثناء العام الدّراسي الجامعي ١٩٩٢ ـ ١٩٩٤ م ، زارني طالب من طلابي في السّنة الثالثة ( كلّية الشّريعة ـ جامعة دمشق ) ، وقال لي : يحضر في دروسك ( التّاريخ الإسلامي ) عدد من المستشرقين الألمان ، ويسجّلون محاضراتك ، واليوم حينا تكامت عن ( صلح الحديبية ، الفتح للبين ) ، وعن حرص رسول الله والله على وضع الحرب مع قريش ، ليتفرّغ للدّعوة بالحكة والموعظة الحسنة ، بعد أن جعل قريشاً على الحياد ، وألزمها ببنود صلح أملت نصّها بعناد .

لقد وقف أحد هؤلاء للستشرقين الألمان ، وقال لي ولعدد من الطلاب بلغة عربيّة فصيحة : ليس كل ما يقرّره الدكتور شوقي في هذه القاعة صحيحاً سلياً ، فقلت للمستشرق مجيباً على الفور : لقد عوّدنا الدكتور شوقي التّوثيق ، وكلّ معلوماته الّي يقدّمها يذكر توثيقها دون طلب منا ، ومكتبه قريب جداً من هذه القاعة ، أفلا نذهب إليه نحاوره بما قال وقرّر ، والحقيقة ، والتوثيق ، والعقل فيصل بيننا ؟

اعتذر المستشرق بلباقة ، وقبال لي : سيكون ذلك ، ولكن بعد أسابيع ، بعد ساعى محاضرات أخرى تشكّل عندي فكرة أعمق وأشمل عن فكر الدكتور ومنهجه .

قلت لهذا الطّالب: أحسنت ، فأنا مع الحقيقة ، والخبر الموثّق ، نقف أمامه باحترام ، ملتزمين به دون هوى ، لا تقطع صلتك مع كلّ المستشرقين بشكل عام ، ومع هذا للستشرق بشكل خاص ، وأوصيك باللّطف وسعة الصدر والاحترام .

وبعد أسابيع ، في شهر كانون الأول ( ديسمبر ) ١٩٩٢ م ، زارني هذا المستشرق في مكتبي ، وبدأ حوار بيننا كنت في بدايته عنيفاً عن قصد ، وبعد لأي رحت ألطف الجوّ شيئاً فشيئاً ، عندما لمست دماثة خلق هذا للستشرق ولطفه وتواضعه .

كنت عنيفاً عندما طلبت منه بعض التُصويبات ، فتردُّد وراح يعلَّل بعض مواقف الاستشراق من الإسلام والمسلمين .

قلت له : لقد وضع الاستشراق كلَّ بحوثه ودراساته في خدمة التَّبشير ، ومن ثمَّ في خدمـة التَّبشير ، ومن ثمَّ في خدمـة الاستعبار ، وهـذا لا يعني أنَّـه ليس هنـاك عـدد من المستشرقين للنصفين الإيجابيين ، ولكنني أسألك : ما نسبة الملتزمين بدينهم في بلدك ألمانية بخاصَّة وفي أوربـة بعامَّة ؟

لم يتردُّد المستشرق وقال : خمسة بالمئة فقط.

حينها قلت : بيوت إيمانكم خاوية ، وقلوبكم مبتعدة عن الإيمان ، وعوراتكم مكشوفة ، أليس من المفروض ، بدل إنفاق ملايين الدُّولارات للتَّبشير في العالم الإسلامي ، أن توجَّهوا طاقاتكم لإعمار بيوتكم ، وستر عوراتكم بدل التَّوجُّه إلى العالم الإسلامي المؤمن بالله تعالى ؟

قال : صح ، ومعك حق .

وبعد هذا الاعتراف ، بدأت ألطف من لهجتي ، ثمَّ سألته من رسم لملك صورة الإسلام في عقلك ؟ قال : الكنيسة ورجالها ، قلت : لماذا لاتتعرَّف على الإسلام من أهله ؟ قال : لامانع أبداً ، ولكنني ملحد ، قلت له : أحترم رأيك إن كوَّنته عن دراسة ، واسترت لقاءات محدودة بيني وبين هذا المستشرق تركت أثراً طيِّباً في نفسه .

وفي الوقت ذاته ، اتصل بي زميل لي ، وطلب موعداً في داري ، وقال : سيكون معي مستشرق ألماني يعدُّ رسالته في دمشق ، وفي الموعد الحدد ، زارني زميلي وبصحبته

عدد من الزملاء والأصدقاء ومعهم المستشرق ، ومن توفيق الله تعالى ، أن اللقاءات دامت وتكررت ، حتى صارت لقاء يُن في كل أسبوع ، وسَجَّلت اللقاءات كلُها على أشرطة ، أحتفظ أنا بنسخة كاملة منها ، ويحتفظ المستشرق بنسخة كاملة أخرى .

## اللقاء الأول:

كان اللقاء الأول يسوم الأربعاء ١٩٩٤/١/١٢ م، ويسدأت الجلسة بتقسديمي للمستشرق ، وتقديم المستشرق لي .

اسمه : روديغر براون ، يحضّر رسالة بعنوان : ( الحوار الإسلامي ـ للسيحي ) ، بروتستنتي ، ملتزم بكنيسة ( بورنكين ) ، أي الولادة الجديدة .

قلت للسيد روديغر: أولاً ، أرجو أن تمحو من فكرك كلُّ ما فيـه عن الإسلام ، لتتعرف عليه من أهله كا يعتقدونه ، كا أرجو أن أسمع منك للسيحيَّة كا تعتقدها أنت .

ثانياً : نتعاهد أن نقمتم الحقيقة كا عرفناها من أهلها ، وخصوصاً ونحن نسجّل وسنسجّل كلّ كلمة أقولها ، وكل كلمة تقولها أنت .

ثَالثاً : لاحوار بيننا ويينكم في رأيي ، لاحوار بين المسلمين والمسيحيين إلا بشروط ثلاثة :

1 - أن تعترفوا بنا ، أن تعترفوا بالإسلام دينا ، فالمسلمون يعترفون بالمسيحيين على أنهم من (أهل الكتاب) ، فلكي نجلس على مائدة حوار على قدم المساواة ، اعترفوا بنا كا نعترف بكم ، وهذه الخطوة بدأها البابا بولس السّادس بعد اطلاعه على بعض مخطوطات البحر الميت ، المكتشفة في مغاور (قران) شالي البحر الميت ، ومن هذه الخطوطات المكتشفة (سفر إشعيا) الصّحيح بكامله ، على حين أنّ المنشور في التوراة هو جزء منه ، ولكنها خطوة واحدة ، كان يفترض أن تتبعها خطوات .

ففي سفر إشعيا المكتشف جاء حرفياً : « بعد المسيح ياأتي نبيَّ عربي من بلاد فاران . بلاد إساعيل . [ وفاران باللَّفة الآراميَّة هي بلاد الحجاز ] ، وعلى اليهود أن يتبعوه ، وعلامته أنه إن نجا من القتل ، فإنه النبيُّ المنتظر ، لأنَّه يفلت من السيف للسلول على رقبته ، ويعود إليها بعد ذلك بعشرة آلاف قدّيس » .

لقد أصدر البابا بولس السّادس عام ١٩٦٥ م وثيقة هامة ، كانت بمشابة اعتراف رسمي مسيحي بالدّين الإسلامي ، ولأوّل مرّة ، جاء فيها : « إنّ كلّ من آمن بعد اليوم بالله الخالق السّموات والأرض ، وربّ إبراهيم وموسى ، فهو ناج عند الله ، وداخل في سلامه ، وفي مقدّمتهم : المسلمون » .

وبدعوة رسمية سافر وفد إسلامي إلى القاتيكان ، واجتع بالكارد ينال (بيونوللي ) وزير الدولة في حكومة القاتيكان فيا يتعلّق بالعلاقات ما بين الإسلام والمسيحيّة ، وبدأ الحسوار على الرغم من طلب السّفير ( الإسرائيلي ) في روما وقف الحسوار ، وبعد انتهاء اللّقاءات المتعدّدة بين عدد من العلماء المسلمين وكبار مسؤولي القاتيكان ، وقف الكاردينال (بيونللي ) مخاطباً العلماء : في هذا اليوم أوقف التّنصير الكاثوليكي في العالم الإسلامي ، ثم قرأ بشارة ( سفر إشعيا ) التي تنطبق تماماً على الواقع .

ولكن مع الأسف ، فإن هذا البابا لم يلبث أن توفي في ظروف لاندريها ، كا توفي من بعده بقليل الكاردينال ( بيونوللي ) في ظروف غامضة ، ويوف اتها توقّف الحوار بين الإسلام ـ وللسيحيّة (١) .

<sup>(</sup>۱) وقت هنا وأحضرت له توثيق هذه المعلومات: الصفحة الخامسة من (المالم الإسلامي) ، العدد المدد الإثنين ١ ربيع الأول ١٤١٢ هـ الموافق ١ سبتبر (أيلسول) ١٩٩١ م ، وعنسوان الصفحسة: (الدكتور محمد معروف الدواليمي مالسدي كان عضواً في الحوار ميروي قصمة الحوار بين الإسلام وللسيحيّة ، كيف بدأ وعُلاَم انتهى ) ، فطلب السيد روديغر صورة عنها ، فقلت له : هي لك ، عندي منها صور عديدة .

فياسيد روديغر ، لتعترف كنيستكم البروتستانتيّة بنا ، مع إحياء اعتراف الشاتيكان الذي طوي بموت البابا بولس السّادس ، وبحوت الكاردينال بيونوللي ، حينئذ نجلس للحوار على قدم المساواة ، وحيننذاك تظهر بوادر حسن النيّة ، وليوقف التّبشير أيضاً بالعالم الإسلامي كا أوقفه البابا بولس السّادس .

- ٢ ـ تحديد الهدف من الحوار ، لماذا الحوار ؟
- ٣ ـ وما للراجع الَّتي نعتمدها لتكون الفيصل بيننا حين نختلف ؟

ثم قدَّمت للسَّيد روديغر ذكريات الشَّرق الإسلامي عن أفعال الأوربيين ـ بالم الكنيسة ومباركتها ـ في حروبهم الصَّليبيَّة ، وفي كشوفهم الجغرافية (الوحشيَّة)، وفي استعارهم الذي خلف الفقر والجهل والمرض ، مع مقارنة بين آثار الفتح الإسلامي ونتائجه ، وبين آثار الكشوف الاستعاريَّة ونتائجها .

- روديغر : على كلّ حال أنا موافق على كلامك مئة بالله ، أريد أن أشير فقنط إلى نقطة هامّة حول الحوار ، يجب علينا أن نفصل في الحوار بين العالم الغربي ، والجمع الغربي ، وبين المسيحيّة بكتبها ومقدّساتها ، كثيراً ما نقع نحن في الغرب بخطأ ، عندما نأخذ الإسلام عن طريق عمل إرهابي ، أو أي ظاهرة سلبيّة تثير نفوسنا ، نأخذها من خلال ( الصّورة المشوّهة ) ، ولكن أنا معك مئة بالمئة ، لابد أن نعالج هذه الظّاهرة سويّة بروح إنسانيّة ، وأعطيك مثلاً :

غن نقول: الإسلام انتشر بالسيف، هذا بعيد عن الحقيقة، وحينا تقارن بين انتشار الإسلام وانتشار المسيحيّة، نرى دماء غزيرة، أكثر بكثير، لا تقاس بانتشار الإسلام، حقيقة، فعلاً إن البلدان، المجتمعات، قبلت الإسلام واعتنقته بلا إكراه وأريد أن أشير إلى قضيّة هامّة، لا يكن مقارنة التّاريخ الإسلامي في فتوحاته في القرن السّابع لليلادي، بالغزوات الّتي قام بها شارلمان ضد السكسون، قتاله، حربه، فضائح سطرها بعد غان مئة سنة من بدء المسيحيّة.

إذا عالجنا للسيحيّة لا يمكننا أن نخلط بين الجتع للسيحي وللسيحيّة ، الإسلام الطلاقاً من اجتاع الدّولة والدّين ، لا يفصل بينها أبداً ، الإسلام ظاهرة شاملة لكلّ نواحي الحياة ، للسيحيّة شيء آخر ، من يهتم بالمسيحيّة - في الغرب - اليوم ؟ لاأحد ، الدّين حسب سلّم الأولويات في المرحلة السّابعة أو الثّامنة أو التّاسعة .. فضائح .. كل دقيقة تغتصب فتاة في الغرب ، بل أكثر ، في كلّ دقيقة يغتصب عشر نساء ... لكن لا نستطيع القول إن هذه هي المسيحيّة البحتة ، نزيل أوّلاً هذه النّواحي السيّئة ، مم نتحدث عن الدين ، من خلال عدّة قضايا : الشّالوث الأقدس ، الصلب ، هل صلب السيّد المسيح أم لا ؟

أنا أعرف كثيراً من الأصدقاء المسلين المستعدين للحدوار ، بعد أن نفصل بين الفضائح التي ارتكبها المجتمع الغربي المسيحي ، وبين المسيحية ، حوار على المستوى الديني ، وكثيرا ماأشير إلى هذا ، مثلاً أحمد ديدات ، أشعر أنه يريد ويحب أن ينشر الإسلام ، إنه داعية قوي ، وهذا من حقه ، ولكن ، أظن ليس من حقه ، ولا يحق له أن يقول أشياء لا تتعلق بصبم المسيحية ، هذه مشكلة ، والمشكلة الأكبر عندنا نحن حينا لا نعترف بحقيقة الإسلام ، ولا نصل إلى حقيقة الإسلام ، يجب أن نستدل بقول محمد الأصيل ، لا بقول لأحد الحكام المتأخرين ، يجب علينا أن تقول وننطلق من الإسلام الأصيل ، من معينه ، وهكذا في الوقت ذاته في المسيحية ننتقدها ، وأنا أفرح بمثل هذا الحوار وأسر .

قلت : لي تعليق ، إنَّكَ تقول : إذا أردنا أن نبدأ حواراً ، علينا أن نفصل بين اللهوت وأعمال للسيحيين الأوربيين ، أي نحاور الكنيسة .

ياسيد روديغر ، الكنيسة في أوربة لاتريد الحوار ، ولا تؤمن به ، لأنَّ هذا الحوار ، إذا كان ميزانه العقل والعلم فلن يكون -بقناعتي - إلى جانبها ، أو لصالحها ، وأنت تعلم أن الكنيسة في أوربة تبيع الكثير من أماكن العبادة ، في الوقت الذي تنفق

فيه مليارات الشولارات لتنصير المسلمين في أرجاء العالم الإسلامي ، وخصوصاً في إفريقية وجنوب شرقي آسية .

الدّين في أوربة اليوم في الدرجة التاسعة أو الثامنة ، ونسبة اللذين يرتادون الكنيسة أيّام الآحاد خمسة بالمئة فقط من الشّعب كلّه ، فإن كان هدف الكنيسة في تبشيرها إنقاذ الشّعوب بتعريفها على الله ، فلتعرّف شعبها الأوربي أوّلاً ، ولترمم بيتها الإيماني الحرب وتستر عوراتها ثانياً .

وكا أننّي لا أقبل أن يقال عن الإسلام ماليس فيه ، وماليس منه ، كذلك لا أقول عن تصرّف فرنسة في الجزائر ، أو بريطانية في مصر والهند ، أو إسبانية والبرتغال في أمريكة الوسطى والجنوبيّة ، إنه يأمر به يسوع ، ولكن أقول إنّ الكنيسة الأوربيّة باركت ما جرى ، بل ارتكب بإسمها ، والبابا له حقّ التّشريع والتّغيير والتّعديل .. وهذا غير موجود في الإسلام ، فلا يُقبّل من مُفْتٍ فتواه إلا بدليل من الكتاب والسّنّة ، بينا البابا يشرّع ويبرّر لهؤلاء أعمالهم الوحشيّة .

شيء آخر ، لو قرأت تاريخ أحمد ديدات لعذرته ، ولما لمته .

أحمد ديدات ، رجل هندي الأصل ، يعيش في جنوبي إفريقية ، غمل في الخياطة ، وليس في ذهنه ، ولا في حسابه الدّعوة إلى الإسلام ، ولكن التّبشير دق بابه بإلحاح ، وطرح المبشرون عليه .. على عادتهم . شبهات معروفة متكررّة عن الإسلام ، ونبيّ الإسلام ، فراح ديدات يفتش عن إجابات عنها ، فوجد ضالته في كتاب (إظهار الحق ) لرحمة (۱۱) الله بن خليل الرحمن الكَيْرانوي العثاني الهندي ، ولتأليف هذا الكتاب قصة :

<sup>(</sup>١) غالباً ما تكتب : رحمت الله .

وَلِدَ رَحَمَةُ الله في قرية كَثِرانةُ التَّابِعةُ لمدينةُ دلهي في ٩ آذار (مارس) سنة المده م ، نشأ في كنف أسرة واسعة الثراء والجاه ، وبدأ تعلمه في بلدته على يبد والده وكبار أفراد أسرته المشهورين بالعلم والفضل والدَّين ، وكان قد أُمَّ حِفْظ القرآن الكريم في الثَّانية عشرة من عره ، وأتقن اللَّغات التَّلاث ( العربيَّةُ والفارسيَّةُ والأرديَّة ) ، ثمَّ التَّالِي دلهي لطلب التَّعليم العسالي ، ثمَّ سسافر إلى ( لكنساو ) ودرس الطب والرِّياضيات والهندسة . ولما رجع إلى كَثِرانة تصدر مجالس العلوم الشَّرعيَّة والإفتاء ، وأسَّس مدرسة شرعيَّة ، تخرَّج منها كبار للدرِّسين والمؤلِّفين ومؤسِّسي المدارس في أرجاء الهند .

تنبّه الشيخ رحمة الله لأخطار التّنصير الحدقة بمسلي الهند، ولضخامة الجهود الّي يسدلها المنصّرون بمساعدة الاستعار الإنكليزي، ترك وظيفته في التّدريس وتفرّغ لمقارعة المنصرين والرّد عليهم بالقلم واللّسان، فدرس النّصرانيّة، في مصادرها الأصليّة، حتّى فاق علماءَها للتخصّصين فيها، ثمّ بدأ يؤلف كتبه للرّد على المنصّرين، ولذلك تركزّت معظم مؤلّفاته في هذا الجال، ولما تمتاز به مؤلّفاته من تحقيق علمي وتدقيق لم يُسبق إليه، كان الشيخ رحمة الله في عصره أستاذ الهند بالمنازع في علم مقارنة الأديان والرّد على النّصارى.

ومن مناظراته الكثيرة ، مناظرته في نيسان ( إبريل ) ١٨٥٤م مع القسيسين فندر وفرنج في أكرا ، وكانت المناظرة في يومين متتاليين في موضوعي النسخ والتحريف ، ولقد اعترف فندر وفرنج بتحريف كتب أهل الكتاب في سبعة أو ثمانية مواضع أصلية ، وبوجود ٤٠ ألف اختلاف عبارة .

واشترك الشيخ رحمة الله في النُّورة على الاستعبار الإنكليزي في الهند سنة ١٨٥٧ م، ولما فشلت الثُّورة ، وأُخمدها الإنكليز بوحشيَّة بالغمة نصبوا أعواد المشانق للعلماء ، وجعلوا مكافأة ألف روبيَّة لمن يدلهم على الشَّيخ رحمة الله ، وصادروا أملاكه وباعوها

بـ ( ١٤٢٠ ) روبيَّة ، وحظروا بيع كتبه أوطبعها ، فــاضطر للهجرة من الهنــد متخفّيــاً حتَّى وصل إلى مكَّة سنة ١٨٦٢ م .

وفي مكّة المكّرمة حصل على إجازة التّدريس في المسجد الحرام ، وسجّل اسمه في السّجل الرّسمي لعلماء الحَرَم ، وأسّس أوّل مدرسة في مكة المكرّمة والحجاز ، والّتي سُمّيت المدرسة الصولتيّة ، نسبة إلى الإمرأة الهنديّة المتبرّعة ببنائها واسمها (صولت النّساء) ، وبقي الشّيخ مديراً ومدرّساً فيها إلى وفاته في ٢٢ رمضان سنة ١٣٠٨ ه. الموافق ١٨٩١/٥/١ م .

بعد هزيمة فندر في الناظرة وتعريبة كتاباته ، واعترافه العلني بوقوع النسخ والتّحريف في كتب العهدين القديم والجديسد ، وهنا ينوصل إلى العجب أن يقع التّحريف في الكتاب ولا يقع نقص ما ، أغلق فندر باب المناظرة في مسائل باقية ، فلامه الإنكليز وعنّفوه ، ونظروا إليه نظرتهم إلى مَنْ جَرّعلى الكنيسة خزياً وعاراً كبيراً ، فلم يستطع البقاء في الهند ، فسافر إلى المانية وسويسرة وبريطانية ، ثم اختارته الإرسائية الكنسيّة في لندن منصراً في مقرّ الخلافة الإسلاميّة في إسطنبول ، فسافر إليها سنة ١٨٥٨ م .

واتصل فندر بالسلطان عبد العزيز خان ، وزور أخبار المناظرة ، وزع أنّ الغلبة فيها كانت له ، ثمّ دعا مسلمي آسية الصّغرى (١) إلى الاقتداء ببإخوانهم مسلمي الهند ، حيث زع أنّهم تحوّلوا إلى النّصرانيّة ، وأنّ المساجد أصبحت كنائس ، وأخذ يتجوّل في أرجاء آسية الصّغرى يشيع أخبار هذه المناظرة بطريقته الخاصّة معتمداً على الكذب وتزوير الحقائق ، لرفع مكانته وستر فضائحه .

وْلكنَّ السَّلطان عبد العزيز خان أصيب بغمُّ شديد لماعمه أخسار فندر ، وخشي أن تؤثِّر هذه الإشاعات في أبناء المسلمين ، وقد علم من الحجَّاج الأتراك أنَّ الشيخ رحمة

<sup>(</sup>١) تركية حالياً.

الله موجود في مكَّة المكّرمة ، فعجَّل بالأمر إلى أمير مكَّة الشّريف عبد الله بن عون إرسال الشّيخ رحمة الله إلى دار الخلافة ليناظر فندر في إسطنبول ،

ولما حلَّ الشَّيخ ضيفاً رسميًا في قصر الخلافة ، وسمع فندر بـ ذلك ، فرَّ هـ اربـاً من آسية الصُّغرى ، ولم يتريَّث لمقابلة الشَّيخ رحمه الله ، وقد أوعز السَّلطان العمَّاني بترحيل المنصِّرين عن آسيَّة الصُّغرى ، وحظر نشاطهم ، ومصادرة كتبهم ومنع انتشارها .

وقد حاول القس بركة الله صاحب كتاب ( لواء الصّليب ) تزوير الحقائق ، فزع أنّ السّلطان عبد العزيز خان طلب الشّيخ رحمة الله ليناظر. فندر في إسطنبول ، لكن فندر توفي قبل وصول الشيخ إلى إسطنبول .

وردً على هذا الزَّم إمداد صابري ، فبيَّن أنَّ وصول الشيخ رحمة الله إلى اسطنبول كان في أواخر كانون الأول لعام ١٨٦٣ م ، وأن فندر توفي في أوائسل كانسون الأول (ديسمبر) سنة ١٨٦٥ م ، وهذا يدل على أنَّه غادر إسطنبول حيّاً في كانون الشَّاني (يناير) سنة ١٨٦٤ م بعد وصول الشَّيخ إليها بقليل ، خوفاً من مقابلته وانكشاف كذبه وفضائحه ، وكانت وفاته بعد حوالي سنتين من فراره من إسطنبول .

وبعد وصول الشيخ رحمة الله إلى إسطنبول استضافه السلطان في القصر ، ودعا العلماء والوزراء وكبار رجال الدولة ، وطلب من الشيخ أن يقص خبر للناظرة ، فلما استبان للسلطان طول باع الشيخ في هذه الموضوعات وتمكنه منها ، طلب منه تأليف كتاب باللغة العربية يضم مسائل المناظرة ، فعقد الشيخ العزم على تأليف كتاب يكون سداً منيعاً في وجه المنصرين وافتراءاتهم على الإسلام ورسوله على أليكون مرجعاً لطلاب العلم والباحثين عن الحق والمتخصصين في هذا الفن .

بدأ الشّيخ وهو في إسطنبول تأليف هذا الكتاب ( إظهار الحق ) بتاريخ ١٦ رجب ١٢٠٠ هـ ، أواخر كانسون الأول ( ديسمبر ) ١٨٦٣ م ، وانتهى منسه أواخر ذي الحجسة ١٢٨٠ هـ ، حزيران ( يونيه ) ١٨٦٤ م .

طبع إظهار الحق في عهد السُّلطان عبد العزيز خان في إسطنبول ، وذلك في أوائل الحرم سنة ١٢٨٤ هـ ، أيار ( مايو ) ١٨٦٧ م ، ثمَّ توالت الطَّبعات ، وأمر السُّلطان عبد الحميد خان بترجمته وطباعته وتوزيعه في العالم الإسلامي ، وفعلاً تُرجم إلى تسع لغات أجنبيَّة ، منها : الأَلمانيَّة والفرنسيَّة والإنكليزيَّة ، وأصبحت لاتكاد تخلو مكتبة في الشَّرق والغرب من نسخة لهذا الكتاب .

ظهر كتاب (إظهار الحق) في وقت كانت الحاجة إليه ماسة ، حيث كان سلطمان النصارى غالباً على معظم أنحاء العالم ، وكان المنصرون يؤلفون الكتب التي يتهجمون فيها على الإسلام وكتبابه ونبيه علي ، ويشوهون جميع العقمائد الإسلامية والحقائق التاريخية ، وكانت هذه الكتب تُطبع بجميع اللَّغات العالميَّة .

وكتاب (إظهار الحق) يُعَدُّ من خير ماألف للرَّدِّ على النَّصارى وكشف زيف مزاع المنصّرين ومطاعنهم ، مع خلوّه من الشتاع واللَّغو ، وتقريره الحقائق الدَّينيَّة والتّاريخيَّة بأسهل الطرق وأقربها ، واعتاده في ذلك على ما في كتب العهديُن المسلّمة عند فِرّق النُصارى ، ولذلك لا عجب أن يُحدِث ظهور هذا الكتاب بعدة لغات أوربيَّة صدى عجيباً في الأوساط النَّصرانيَّة والإسلاميَّة ، أمّا النَّصارى فقد غاظهم صدور هذا الكتاب وترجمة الحكومة العثمانيَّة له ونشره ، فأخذوا يشترون هذا الكتاب من الأسواق الكتاب وترجماته وطبعاته ، ويجمعونها ثمّ يُتلفونها بالحرق قاصدين إعدام وجوده من الأسواق العالميَّة ، ومنع وصوله إلى أيدي القراء عامَّة والنَّصارى خاصَّة ، وقد علَّقت صحيفة التايز اللندنيَّة على هذه العمليَّة الحاقدة بقولها : « لو دام النَّاس يقروون هذا الكتاب لوقف تقدُّم للسيحيَّة في العالم » ، ولكن وقوف الحكومة العثمانيَّة آنذاك وراء ترجمة هذا الكتاب وطباعته ساعد على ظهوره وانتشاره على الرُّغم من الجهود المبذولة تطهمسه .

وأمًّا في الأوساط الإسلاميَّة فقد أخذ الطُّلاب والعلماء الباحثون عن الحقّ يتلقَّفون

طبعات هذا الكتاب للدراسة والاستفادة منه ، وأقبل النّاس على شراء طبعاته وترجماته الختلفة إقبالاً منقطع النّظير ، وقد أثنى عليه عدد كبير من العلمّاء ونقلوا منه ، وعدّوه من للراجع الهامّة في علم مقارنة الأديان ، وأوصوا باقتنائه وإعادة طباعته (١) .

روديغر : هذا الكتاب موجود ؟

. نعم وتطبعه عدد من دور النشر ، وأحمد ديدات هضم هذا الكتاب ، فأحياه من جديد حينا أعطاه شيئاً من روحه ، فكل ماقده ديدات في مناظراته ومحاضراته مقتبس من ( إظهار الحق ) .

لقد دفع المبشرون ديدات إلى موقفه اليوم ، طرقوا عليه الباب بالأمس ، وهو يطرق عليهم الأبواب اليوم ، فلاتستغرب أن يقف هذا للوقف ، بعد أن تحدوه في عقيدته بافتراءات وشبهات باطلة .

ـ روديغر : أعرف المناظرة بينه وبين سويغارت .

هذه المناظرة من عشرات المناظرات ، وسويغارت رجل غير أخلاقي ، فضائحه الجنسيَّة ، ملأَت صحف أمريكة ، هنالـك مناظرات أقوى وأجود ، سويغارت ممثّل ، الوثائق الَّتي نُشرَت عن فضائحه الجنسيَّة أبكته على شاشة التَّلفاز .

الحوار المحدّد الأهداف ، مع آداب المناظرة ، ننطلق منها ضن أسس ، ومن قاعدة متينة سلية ، ما المصدر الذي تقترحه للعودة إليه عند الاختلاف في مسألة ما ؟ ولتكن الحقيقة هي الهدف ، ونحن نلتزم بها .

روديغر ؛ مارأيك بمؤلفات متداولة بين أيدي الميحيين ، ككتب الأب حداد ؟

<sup>(</sup>١) رويت للسيد روديغر القصة السَّابقة بخطوطها الرّبيسيّة ، وهنا أخذت للتوثيق من طبعة : الرمّاسة العامـة لإدارات البحوث العاميّة والإفتـاء والـدعوة والإرشـاد ، الرّيـاض= ١٤١٠ هـ/١٩٨٧ م ، دراسـة وتحقيق الدكتور محمد أحمد مجمد عبد القادر خليل ملكاوي ،

- كتب رخيصة سهل تقضها ، كتب الأب حداد ، وكتب سلسلة ( الحقيقة الصّعبة ) التي كتب على غلافها تأليف أبو موسى الحريري ، والمؤلّف الحقيقي هو الأب ج ، قزّي ، نحن نعلم من أين يستقيها ، وكتابه (قس ونبي ) أسألك سؤالاً واحداً فينهار مضونه كله ، القس هو ورقة بن نوفل ، وأين ورقة من الأحداث الّتي تمّت بعد الهجرة النّبويّة الشريفة ؟ كان ميتاً ، فأين هو من بدر وأحد والخندق والحديبية وفتح مكة وتبوك ؟..

وهنا انتهت الجلسة الأولى ، وختمها السيد روديغر بشكري على ماقدّمت من معلومات ، وخصوصاً تصويب رأيه حول ديدات ، ثم سألني عشرة أسئلة هي :

١ ـ أرجـو معرفـة أسماء عـدد من أعـلام الحـوار في الـوقت الحـاضر ، مسلمين ومسيحيين ؟

- ٢ ـ مناهيج المستشرقين في تناول مصادر المسلمين ؟
- ٣ \_ إلى أيّ حدٌّ تؤثّر الحملات الصّليبيّة على الحوار بين للسمين والسيحيين ؟
- ٤ . أساء بعض للستشرقين الَّذين قدَّموا الإسلام عقيدةً بشكل موضوعي ؟
  - ٥ \_ ما الكتب الَّتي تخدم المسلمين في الاطِّلاع على المسيحيَّة ؟
    - ٦ ـ الحاجز الأكبر بين المسلمين والمسيحيين ؟
- ٧ ـ ظاهرة التَّبشير المسيحي الغربي وأثرها على الحوار بين الممين والمسيحيين ؟
  - ٨ \_ نقطة الانطلاق المناسبة للحوار الإسلامي \_ السيحي ؟
    - ٩ \_ مستقبل المسحيّة في النطقة ؟
    - ١٠ ـ الهُويَّة الإسلاميَّة ضن العروبة ؟
    - وسألتُ السيد روديغر ثمانية أسئلة هي :

١ ماذا عن التَّثليث ؟ وكيف تفسر وجوده في العقائد القديمة الوثنيَّة السَّابقة للسيحيَّة ؟

٢ ـ وماذا عن الصلب ؟ وكيف تفسر وجود الصلب في العقائد الوثنيَّة السَّابقة للسيحيَّة ؟

٣ \_ وماذا عن الفداء وغفران خطايا البشر ؟

٤ \_ موثوقيّة الأناجيل ، عددها ، متى كُتِبت ، التّناقض والاختلافات بينها ؟

٥ ـ دور بولس (شاؤل) في العقيدة للسيحيّة ؟

٦ \_ دور العقل ، ودور العلم والتَّسليم دون حوار في بعض أسس العقيدة المسيحيَّة ؟

٧ ـ ماموقفك من المكتشفات الأخيرة : لفائف مغاور قران عند البحر الميت ؟
 وأناجيل ( قنا ) في صعيد مصر ؟

٨ ـ دور الكنيسة في التبشير في العالم الإسلامي ، وترك أوربة علحدة في خواء روحي ؟

#### ☆ ☆ ☆

## اللِّقاء الثاني:

حضر هذا اللّقاء عدد من الزّملاء الجُدد ، تعرّفوا على السيد روديغر براون لأوَّل مرة ، فبدأت اللَّقاء بحديث عن لقائنا الأول ، ومادار بيني وبينه من حديث هام في السيَّارة ، فقلت (1) :

زارني المستشرق روديغر براون ، وعلمت منه أن رسالته (٢) الحوار بين المسلمين والمسيحيّين ، وفهمت منه أنه يبحث عن الحقيقة لتصويب المفاهيم الّتي بثّتها الكنيسة في أورية حول الإسلام ، وقلت له : يطرح الاستشراق على رأس كلّ جيل ، من خلال وسائل إعلام واسعة الانتشار شبهات عن الإسلام ، وقلت له أيضاً : ولم يات الاستشراق بجديد منذ عشرات السّنين ، إنّه يكرّر ذاته .

<sup>(</sup>١) وهذا بداية شريط التُسجيل الثَّاني .

 <sup>(</sup>٣) كان السيد روديغر منشغلاً في إعداد رسالة لنيل درجة علمية في جامعة ألمانية .

وأعجبني من السيد روديغر موقفه الإنساني وللوضوعي بشأن البوسنة والهرسك ، وقال : موقف الغرب موقف ظالم لا إنسانية فيه ، وفي المانية توقّع العرائض من قِبَل كبار العلماء والأساتذة والوجهاء ، تطالب الحكومة الألمانيّة بالتّدخل لإنقاذ ما يمكن إنقاذه في البوسنة والهرسك .

وسرَّتني صراحته ، عندما قال ، الدِّين في أوربة في سُلَّم الأولويَّات في الدَّرجة السَّابعة أو الثَّامنة... فقلت له : على الرُّغ من ذلك ، ينفق الغرب مئات مئات الملايين للتَّبشير في العالم الإسلامي ، مع أنَّها تبيع عددا من كنائسها لخوائها من المصلِّين ، كا هي الحال في بريطانية ، وهذا تبسم مسلم بريطاني اسمه مجتبى غياث ميرزا وأوماً براسه مؤيّداً لي ، ثمَّ تابعت قائلاً : فمن باب أولى أن تهتم الكنيسة بداخلها قبل الانطلاق للتَّبشير في شعوب مؤمنة بالله خالقاً بارئاً رحماً قيُّوم السَّموات والأرض .

إن الاستشراق والتَّبشير والاستعار حلقات في ساسلة واحدة ، وهذا الرَّأي قابل للحوار ، ورأي الآخر إذا تشكَّل عنده عن دراسة وقناعة وعِلْم ، وإن خالف رأينا نحترمه ، في الوقت الذي لانحترم فيه للقلَّد ، حيث الضَّحالة والجهل ، ولو كان على رأينا .

وسألني السيد روديغر عن رأيي في الحوار ، وأعلمته أن الحوار غير مُجْد ، ولا يمكن أن يتم بشكل سليم ، إلا إذا انطلقنا من قاعدة سليمة ، حيث اعتراف الطّرف الآخر بنا ، فنحن نعترف عقيدة بالشَّرائع الأخرى ، بدليل بقائها في مجتمعاتنا الإسلاميَّة ، وعلى الرَّغ من الحرب الطَّويلة بيننا وبين العدو الصَّهيوني ، لم نهدم كنيساً ، ولم غنع يهوديا من ممارسة شعائر دينه ، والمسيحي مكرَّم منذ الفتح حتى يومنا هذا (١) ، وما زال حتى اليوم يصل إلى عمله الوظيفي السَّاعة العاشرة يـوم الأحد ، وفي الوقت نفسه

<sup>(</sup>١) للتوسع في هذا البحث ينظر أحكام أهل الذمة لابن القيم .

يستفيد من دوام شهر رمضان المبارك ، فيتأخر ساعة صباحاً ، فهو يكسب بتكريمه أيّام الآحاد طوال العام ، مع استفادته في رمضان المبارك .

الحوار المنتج ، كا بدأه الباب بولس السّادس ، بدأ بالاعتراف بالإسلام ، اعترف بالآخر ، حينها نجلس معاً للحوار ، أمّا إذا عددتني لاأملك ديناً ساوياً ، فأنا إن جلست معك ، لا أجلس بندّيّة ومساواة ، أنا أعترف بك ، فاعترف بي وأنت للسادي للحوار ، في عقيدتي أن كتابك حُرّف وشُوّه ، ولكن في عقيدتي أيضاً أن أعترف بك أنك من أهل الكتاب .

وأنا أقول: إنّ الحوار سيكون ضرورة في أواخر هذا القرن، ومع مطلع القرن القسادم، لأنّ الحروب يجب أن تنتهي ، ويجب أن تصرف مئسات الليسسارات من الدولارات على قوت الإنسان وصحّته ، بدل التّسليح الذي لم يجلب أمنا أو سعادة للبشريّة ، وأذكر هنا (صحوئيل بيكت) ، صاحب مسرحيّة ( في انتظار غودوت) ، التي نال عليها جائزة نوبل للآداب عام ١٩٦١ م ، قدّمها بعد انتهاء الحرب المالميّة الثّانية ١٩٤٥ م ، بعد أن عاش الدّمار ، وأشلاء ملايين القتلى ، مع ملايين الجرحى والشوّهين ، وماذا يخبئ الستقبل ، وكانت مسرحيّة ( في انتظار غودوت ) حواراً بين اثنين يمثّلان التّشاوم والقلق والضياع والخوف من المستقبل ، لقد فكرا في الانتحار ، ولكنها أقلعا عنه أملاً بجيء ( غودوت ) ، الخلّص ، للنقذ ، إن قناعتي ولا ألزم الآخرين بها ـ أنه لا يكن لأورية التي تفتّش عن عقيدة فيها روح أن تجد عقيدة فيها الآخرين بها ـ أنه لا يكن لأورية التي تفتّش عن عقيدة فيها روح أن تجد عقيدة فيها القده الدّوازنة مع المادّة ، فضلاً عن التّسامح والإنسانيّة والأخوّة والعقل ... هذه المقددة الإنسانيّة المتوازنة لن يجدها الغرب إلا في الإسلام .

أنا قلت : هـذه العقيـدة التي تفتّش عنها أوربـة ، إنسانيّـة الأهـداف وللرامي ، متوازنة ، لا تطغى فيها للادة على الرّوح ، ولا تغفل الرّوح المادّة .

هذه العقيدة تخاطب العقل ، وليس فيها رموزٌ أو أسرار ، وليس فيها أَطِعْ وأنت

أعمى ، بل فيها الرّضا كلُّ الرّضا عن أولي النّهى ، وأولي الألباب ، وأولي العقول الّذين يتدبّرون ويتفكرون ، وأنا أعتقد أن أوربة لن تجد ضالتها إلاّ في الإسلام .

### وهناك بوادر :

رجا (روجيه) غارودي ، وكتابه : الإسلام دين المستقبل . والدكتور مراد هوفمان سفير ألمانية في للغرب ، وكتابه : الإسلام كبديل . والدكتور موريس بوكاي وكتابه : دراسات في الكتب المقدَّسة . وجان دوانبورت وكتابه : اعتذار لحمَّد والقرآن .

والكونت هنري دي كاستري وكتابه : الإسلام خواطر وسوانح ...

هذه الصيحات ، وهذه الدّراسات الجادّة ليست عبثاً ، إنّها من شريحة متعلّمة ( أكاديميّة ) ، لها باعها الطّويل في علم الاجتاع ، وعلم النّفس ، وهذه العقول ليست عاديّة ، مع احترامنا لكل النّاس ، إنّها تدل على منافذ الخلاص ، والإسلام السّمح ، المتحاور ، الإنساني ، للعترف بالآخرين دون مصادرة لآرائهم .

قال السيد روديغر بالأمس: لقد أثار أحمد ديدات ردود فعل في أوربة بما قدّم من مناظرات ، فشرحت له موقف ديدات ، فكان من النّقاط البارزة في حوارنا بالأمس ، أنّه يعذر ديدات ، وذكر للحضور قناعته بأنّ السّيف لم يكن لفرض عقيدة ، وأن الدماء الّتي سُفِكَت في أوربة أغزر بكثير مماسفيك في الفتح الإسلامي ، فقلت : السّيف يعني الإكراه والدّمار ، والفتح الإسلامي حضارة ، أينا وصل قُفِي على الجهل وانتشر العلم ، مع فو لا إكراه في الدّين كه لم نكره أحداً على الإسلام كا أكرهت أوربة شعوبا بأسرها ، والبديل عندنا الحوار ، فالمتكن من عقيدته ، القانع بسلامتها ، لا يخاف الحوار حيث ( الحك العلمي ) ، فنحن ياسيد روديغر معك في بحثك ، ومع الحوار بشروطه ، والذي أريد إضافته اليوم قبل الإجابة عن أسئلتك أقول لك . وهذا شي، بشروطه ، والذي أريد إضافته اليوم قبل الإجابة عن أسئلتك أقول لك . وهذا شي،

جديد بالنّسبة لك \_ عندكم في البدء كانت الكلمة ، وعندنا في البدء كان الحوار ، قبل أن يخلق الله أدم ، كان الحوار بين الله سبحانه وتعالى وملائكته .

فقي البدء كان الحوار ، وأريد منك أن تأخذ الآيات الكثيرة التي فيها حوار مع أهل الكتاب ، حتَّى مع الكافرين ، فالمسلم مأمور أن يحاور أخاه المسلم بطريقة حسنة ، ولكنه مأمور أن يجادل أهل الكتاب بائتي هي أحسن ، لا بالحسن ، بل بائتي هي أحسن .

وأنت وعذتني أن تكتب بموضوعيّة ، وتنشر هذه الحقائق ، بل انشر قناعاتك ، والشّعب الأوربي كا نسع يعشق الحقيقة ، وتقديم الحقيقة واجب إنساني علمي ، يُقَدّم كا عرفته من أهله ، لا كا روّجت له الكنيسة .

الحوار أولاً ودائماً ، وفي البدء كان الحوار ، واذكر حواز أبي الأنبياء إبراهم عليه السّلام مع نفسه تعلياً لقومه ، ومع أبيه وأبناء قريته ، ومع سلطان البلد في عصره ، وحوار النّبيّ الكريم مع قومه ، دليل أن مرد القناعات للعقل ، والحجّة هي الأساس ، ولا يكن فرض العقيدة بالعنف .

وأريد أن أسمع من السيد روديغر شيئًا عن آفاق الإسلام في أورية ، وخصوصاً في بلده ألمانية ، بعد أن أثارت دار النشر ( دير شبيكل ) ضجّة حول كتاب ( الإسلام كبديل ) ، كا أريد تعليقك على كلامي مصوّباً ومصحّعاً ، فأنا أقول : كلَّ ما يخالف الفطرة الإنسانيَّة لابُدَّ أن ينهار ، وأقول : العقيدة التي لا تحتكم إلى العقل ، ولا تتشكّل عن قناعة فكريَّة ستنهار مع مطلع القرن القادم ، وللعطيات حسب قناعتي بعضها ظاهر ، وبعضها لم يصلنا بعد ، فأوربة إن رفضت الإسلام تعصّباً وحقداً وصليبيَّة ، فإنها ستجد نفسها في أحضانه ضرورة وحاجة مَلِحَة مع مطلع القرن القادم ، فالسويد عام ١٩٨٥ م جعل رئيس وزرائها ( أولفا بالما ) هذا العام للتّعريف بالإسلام عقيدةً

وحضارة وإنسانيَّة ، لقد كانت السُّوييد تفتَّش في الإسلام عن الجانب الرُّوحي ، عن الطهانينة ، عن سلامة المجتمع بسلامة اللَّبنة الأُولى ( الأُسرة ) .

أريد أن أسمع منك ...

روديغر : أوَّلاً تعليقاً على كلامك : أنا معجب جداً ، بمنهجك العظيم ، وأتمنى أن يكون كل المشتركين في الحوار بين الأديان وبين الجبتعات ينطلقون من القناعة نفسها ، ومن منطلق الدكتور شوقي أبو خليل نفسه ، وأنا ليس عندي أي نقد ، أو أي شيء ، أنا مئة بالمئة موافق على كلامك ومنهجك .

أمَّا بالنَّسبة لمستقبل الإسلام في أوربة ، فأنا أظنَّ حينها ننظر إلى قضيَّة مراد هوڤهان نجد اتَّجاهين ، الأوَّل : متكوّن بغير معرفة ، يهاجم الكُتَب الَّي أَلَفت من قبل مراد هوڤهان ، والثَّاني : اتَّجاه يريد الحوار على الأسس الِّي ذكرتها الآن .

وعلى الصّعيد العقلي ، أنا أظنَّ فيا يتعلَّق بمستقبل الإسلام ، أنَّه سيواجه مع مرور الأيّام أبواباً مفتوحة أكثر ، وهذا رأيي ، وكلَّما تقدَّمنا تاريخيًّا تقدَّمنا إلى التّسامح ، إلى الانفتاح ، ولا أرى مستقبلاً مشرقاً للإسلام ، ولكن الدَّافع إلى هذا الاتجاه . على ماأظنَّ . هو فتح أبواب للحوار .

المشكلة هي أنّ المجتمع الغربي ليس لديه القناعة النّابتة المتينة مثل ما نجد في الإسلام ، لهذا السّبب ، الشّخص الّذي يواجه شيئا قويّا بغير القوّة ، يبحث عن افتراءات ، ومزاع باطلة ، ويريد أن يبطل الشّيء الآخر بكلّ طاقاته ، يبحث عن طرق ما ، حتّى ولو كانت غير إنسانيّة أبدا ، هذه الظاهرة التي نجدها الآن في أوربة ، في ألمانية وإنكلترة ... الإسلام القديم الّذي قُهِمَ من وجهة نظر صليبيّة ، دون معرفة عيقة عن الإسلام ، أو صحيحة ، وأنا أضيف يجب علينا ، على المجتمع الغربي أن يتعرّف على الإسلام كا هو ، وكا يفهمه أهله ، ولهذا السّبب أقول : طالما يدرس الإسلام من قبل المدرّسين الأساتذة المسيحيّين ، لانستطيع أن نعرف الإسلام كا هو ، بل إسلام أ

مشوّها ، وهذا لا يفيدنا ، ولا يفيد الشّعب المسيحي ، الشّعب الغربي ، كيف نبني الحوار على الأسس الإنسانيّة ؟ عندما نكافح عدوّاً لا وجود له في الواقع .

نحن نحارب الإسلام ، وهذا ربًا يسبب الخجل ، لابد أن نواجه الإسلام كا هو ، لابد من مواجهة الحقيقة ، إذا كنّا نود حواراً صادقاً ، ولهذا السبب أظنّ على الاستثراق في ألمانية عندما يدرس الإسلام . وهذا رأيي . توجد اتجاهات تدفع الاستثراق في ألمانية إلى هذه القضيّة ، أي أن الإسلام يُدرَس من قبل المسلمين .

المشكلة الّتي أراها ، مَنْ يدرّس الإسلام ، السُّنَّة أم الشَّيعة ؟ وهذه قضيَّة ليست كبيرة جداً ، أنا أستطيع أن أتجاوز هذه الفروقات ، هذه الاختلافات دون مشكلة ، اللهم أن نتَّفق على منهج قويًّ وسليم .

هذه إحدى النقاط المهمة ، أن الإسلام لا يَدرّس من قِبَل السيحيّين ، مثلاً أنا عندما أدرّس الإسلام ، هل أعرف عن عندما أدرّس الإسلام ، هل أعانية ، المهم أنّي حينا أجلس لأدرّس الإسلام ، هل أعرف عن محمد رسول الله ، عن القرآن الكريم .. لا بُدّ أن أضع أصدقائي المسلمين ، وأقبول من فضلك أتقذني ، وصوّب لي ، لأنّه ما الفائدة من كلّ هذه الخطبة الّتي ألقيها تجاه الآخرين السّائلين ، وحينا أقدتم الصورة التي لا توجد في الحقيقة ، أقول الإسلام باختصار من زاوية سلبيّة ، وهذا هو الإسلام كا هو ، إننّا نحتاج إلى معرفة عيقة ، وأن نكون مستعدّين لمواجهة الحقيقة ، لمواجهة الإسلام كا هو ، لا بُدّ أن أقول حينا أومن بالله ، أقوم بهذه الخطوة وأسلم ، ولا أريد أن أقول شيئاً من تلقاء نفسي ، ولا أبحث عن وسائل لمهاجة هذا العدو ، ولكن أنا أظن أن البذور موجودة ، والخلايا جيدة ، وموجودة للقيام بالحوار .

إذا كنًا ننطلق من تقباط الانطلاق الّتي ذكرها الدكتور شوقي أبو خليل ، وأظنُّ هذا رأيي ، أوَّلاً ، يجب أن يعرف بعضنا بعضاً كا نحن فعلاً ، لا كا نريد أن نرى الآخر ، نريد أن نرى الآخر ، نريد أن نرى الآخر لا يعرف شيئاً ، بعض الأشخاص يظنَّون أنَّ العربيَّ يركب

الجِمَال ، كيف نبني حواراً عالميًا حينا نتوهم توهمات باطلة ، إنَّ الخبرات الَّي أخذتها من هنا في سوريَّة ، نتيجتها أنَّ المسلم أكثر استعداداً للحوار من المسيحي نوعاً ما ، ولهذا السبب على الكنيسة والمسيحيَّة في الغرب أن تراجع نفسها ، وتعيد حساباتها ، وتختار الطريق السلم ، كلَّ هذه الفضائح التي ارتكبتها ، إذا راجعت هذه الفضائح ، وهذه الخطايا ، تقول : أن الأوان ، وقبل كلَّ شيء تتوب ، وتقول : نحن نرمم بيتنا أوّلا ، ولا نفرض نفسنا على الآخرين ، عندها سنواجه إنسانية مقبولة .

وبعد أن انتهى السيد روديغر بما سبق ، قلت معلَّقًا :

المستشرقة التي قدّمت لكتاب (الإسلام كبديل)، وهي الأستاذة الدكتورة أنّا ماري شمل وهي على رأي الدكتور مراد هوقان و ترى أن الإسلام الموجود في رؤوس الأوربيّين هو الإسلام الله يرسمته الكنيسة في عقولهم، وليس الإسلام السخيح، وليس الإسلام أله عقول الصّحيح، وليس الإسلام كا هو، الإسلام شيء، وما وضعته الكنيسة الأوربيّة في عقول الغربيّين شيء آخر، وأنا أرى أن هذا خطوة جيّدة، لقد وضعنا أيدينا على الخطأ، لننطلق إلى التّصويب، إنّ هذا شيء رائع.

#### **\*** \* \*

## اللِّقاءُ الثَّالِثُ :

بدأ اللّقاء التَّالث بإجابة السيد روديغر براون عن سؤال التَّالوث الأقدس ، فقال : التَّالوث الأقدس يقول : المسيح وُجدَ في ناسوته .

فقلت : هل وُجِدَ السَّيِّد المسيح منذ الأزل مع الله ؟

روديغر : للسَيح وُجِدَ مع الأَزْلِ .

ـ المسيح المصلوب متى وُجِد ؟ هل المسيح المولود من مريم أزلي ؟

روديغر : منذ ١٩٩٤ سنة ، كلمة ، كان فيه كلمة .

ـ الكلمـة كُن فيكون ، أي بـإرادة الله ، للسيح المصلوب عمره ١٩٩٤ سنـة ، فكيف صار واحداً من ثلاثة ؟

روديغر : الله كان الكلمة ، كان دامًا ناطقا ، الله كان أزليًا ولكن في ذاته ، ثلاث ذاتيات منذ الأزل ، أنا لا أتكلم عن ماديًات ، الجوهر كان دامًا واحدا ، لا نتحدّث عن الجواهر الخلوقة ، الجوهر يعني غير قابل للعرض ، أراد الله أن يُعْرَفَ (١) ، فأرسل شخصا اسمه المسيح ، جعله المثال النّاطق ، الذي يتكلم ليس المذياع ، المتكلم هو المسيح ، للسيح يسأل والجيب هو الله .

ـ في الأناجيل الأربعة لا نجد فيها موطناً واحداً يقول فيه السيَّد للسيح : أنا الله . روديغر : صحيح ، تلامذته قالوا .

ـ بل ( شاؤل ) هو الَّذي غيَّر وبدَّل ، لقد بقي التَّوحيد حتَّى مجمع ( نيقيَّـة ) سنـة ٢٢٥ ، في الَّلاهوت المسيحي بحوث وافية كافية ، فيها آراء النَّسطوريَّة ، والأبنيونيَّة ، والأبنيونيَّة ، والأر يوسيَّة موحِّدة ؟

روديغر: نعم موخّدة.

مادام الأساس هو التُوحيد ، لماذا قضي عليه ، ووضعنا فلسفة خماصَة يصعب الاقتناع بها ؟ لماذا كلُّ هذه الشَّروحات ، عُدُ إلى ( قصة الحضارة ) لول ديورانت مثلاً ، أو إلى نيتشه .. نيتشه غير ملحد ، إنَّه ملحد بإله الكنيسة البشري فقط .

روديغر : كان مجنوناً .

م نيتشه مؤمن بالله ، وكافر بالمسيحيّة ، يقول نيتشه : « الله كا خلقه بولس ، هو إنكار لله ، وديانة كالمسيحيّة لاتمس الواقع في أيّة نقطمة ، وتتفتّت حالما يدخل الواقع

<sup>(</sup>١) ويتساءل المرء هنا : هل كان الله غير معروف منذ أدم وحتى سنة ٣٠ م ؟ حيث تعميد السيد المسيح .

فيها من أيُّ تقطسة .. » ، ويستغرب ويسخر من القبول : « الله على الصّليب !؟ » ، ويقول أيضاً : « حارب الصّليبيّون شيئاً كان الأجدر بهم أن ينبطحوا بـذلَّ أمـامـه ، حضارة يمكن لقرننا التّـاسع عشر أن يعتقد أنّه فقير جداً ، ومتـاخر جداً بالمقارنة معها »(١) .

روديغر: صحيح.

ـ أُريد أن أغرس في ذهنك : لماذا بعد سنة ٣٢٥م تغيّرت للسيحيَّة ؟ .

روديغر : هذأ غير صحيح تماماً .

ـ لماذا عُقِدَت الجامع إذن ؟

روديغر : المجامع صحيحة .

ـ إنَّها خالفت العقيدة في جوهرها ، في صلبها .

روديغر : بعد ثلاثة قرون بدأت هذه الهرطقة ، فكان لابُدَّ أن تقول الكنيسة كلمتها ، وأنا أسألك : ماذا كان يجري في القرون الأولى في المسيحيّة ؟

- الجواب الفيصل عندي: كانت الوثنيّة تقحم بالمسيحيّة على يد (شاؤل)، وإذا كان صدرك رحباً، أوضّع لك ذلك بالتّفصيل، وهذا الموضوع أشرحه لك دون الرّجوع إلى كتاب لمؤلّف عربي أو مسلم، بل أشرحه لك من مصادر غربيّة، ومع ذلك أقدّم لك كتابين إن أعتمدها في إجابتي عن سؤالك: (ينابيع المسيحيّة) لخوجة كال الدين، و ( العقائد الوثنيّة في الديانة النّصرانيّة) لحمد طاهر التّنير، شريطة أن تقرأ باستيعاب، وتناقش المضون.

روديغر : أنا أتعلُّم .

<sup>(</sup>١) أقوال نيتشه في كتابه ( عدو المسيح ) على التَّوالي الفقرات : ٢٠ ، ٥٣ ، ٦٠ .

- هذه اللّقاءات في اعتقادي مفيدة لنا جميعاً ، من منطلق أن نتعرّف على العقيدة من أصحابها ، من الأتباع أنفسهم ، ونحن من الله ين يحساورون بهدوء ، لا لجعلمك مسلماً ، فالمسلمون اليوم مليار وأكثر ، فأنا من أصحاب نظريّة تقول : أن لنا أن نزن العقول ، ولا نعد الرّؤوس ، لا يهمني العدد ، بل يهمني العقول الرّاجحة ، الفاهمة ، الواقعيّة ، يهمني النّوعيّة .

رود يغر : إِنَّ مُحَداً عَدَّ النَّصارى مؤمنين : ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَاللَّذِينَ هَادُوا وَالنَّالِ وَالنَّوم الآخِر وَعَمِلَ صَالحاً .. ﴾ [البغرة : ١٢/٢].

ـ ﴿ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾ ، أي من آمن من هذه الطّوائف إيماناً صادقاً ،
 فصدّق بالله ، لا بألوهيّة عيسى عليه السلام .

روديغر : القرآن لم يحارب مرّة واحدة في آياته التّالوث الأقسدس ، حارب التثليثات الخاطئة .

- بىل حارب التثليث وعدَّه كفرا ، وهل تعلم أن التَّثليث موجود في العقائد الوثنية القديمة التي سبقت المسيحيَّة ؟

روديغر : طبعاً أعرف .

م والمسيحيَّة الَّتي نزلت على عيسى عليسه السَّلام لا تثليث فيهسا ، والتَّثليث في المسيحيَّة مقتبس دخيل من العقائد الوثنيَّة القديمة .

روديغر : أَنا أَظنُّ ، أَنَنا نتسَّرع حيضا نقول : إِنَّ النَّبيُّ كَان يحارب المسيحيَّـة الَّتي · نحن عليها .

- النَّبِيُّ عَلِيْكُمُ لَم يحسارب للسيحيَّة ، بدليل وجود للسيحيِّين بيننسا ، للسلسون لا يحاربون أحداً لفرض عقيدتهم عليه .

روديغر : الزَّواجِ مثلاً ، لماذا لا يمنع القرآن زواج المسلم من مسيحيَّة ؟ إنَّه يسمح بذلك .

ـ هذا له جواب .

روديغر ؛ لأنَّها ليست مشركة .

ـ لا ، لأنّها من أهل الكتاب .

روديغر : حاشا للنَّبيُّ أن يسمح للمؤمنين المسلمين الزُّواج بمشركة .

لأن عندها رادعاً مها كانت عقيدتها مشوهة ، يبقى عندها رادع في نفسها ،
 فلامانع من أن تكون زوجة ولوشاب إيمانها ماشابه .

يساسيسد روديغر ، لقسد كان من المفروض على الكنيسسة ، بسدل الافتراءات والشّبهات ، أن تطبع القرآن الكريم مع الإنجيل ، طبعوا التّوراة ولم تذكر السّيد المسيح وأمّه الطّاهرة البتول ولو مرّة واحدة ، وأمّا القرآن الكريم ففيه السّور الطّوال عن المسيح وأمّه .

قال رجا غارودي : « لم يدرس الغرب الإسلام دراسة صحيحة ، حتّى في الجامعات الغربيّة ، وربّا كان هذا مقصوداً مع الأسف » .

مع أن التَسامح الدَّيني كان مطلقاً في دور ازدهار الحضارة الإسلاميَّة : ﴿ لَا إِكْرَاهَ في الدِّين قد تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الْغَيِّ فَن يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيؤمنُ بِاللهِ فَقَدِ استَسَكَ بِالعروةِ الوُتقى لا انفِصامَ لَهَا وَاللهُ سَمِيعٌ عليمٌ ﴾ [ البقرة : ٢٥٧٢] .

وعلى الرَّغ من ذلك كلَّه ، تذكر إذاعة لندن صباح يَوم الأربعاء ١٩٩٤/١/١٩ ، السَّاعة ٧.٤٠ بتوقيت دمشق ، كلاماً عن الدكتور كيلي ، يتحدَّث فيه عن حقوق الإنسان والتَّسامح بشأن السُّودان ، وكذلك يذيع تصريحاً للبارونة شوكر ، وذلك ضن مناقشة الشُّؤون السُّودانيَّة في مجلس العموم البريطاني ، مع أنَّ البابا عندما زار الخرطوم في الشهر الأوَّل من العمام الماضي ( ١٩٩٣م ) لم يتحدث كلمة واحدة عن حقوق

الإنسان ، ولاعن التسامح ، لأنَّ حقوق الإنسان مصونة ، والتسامح متوافر في أبعد مدى ، وللسيحيُّون لا يشكَلون سوى ٧٪ في الجنوب ، ويريدون التَّحكُم بسياسة الدَّولة ، وبمصير الأكثريَّة المسلمة ، أين الدِّيقراطيَّة ؟ إذا عمَّنا أن كلَّ أقليَّة لم يعجبها أمر تطالب بالانفصال أو تنقاد الأكثريَّة لرأيهم ، شيء مخجل حقاً .

أمَّا التَّسامح ، فعيب على أوربة أن تتحدَّث عنه ، لأنها لم تعرف على مرَّ تــاريخهــا في وقت من الأوقات .

#### **\* \* \***

## اللُّقاء الرَّابع:

كان اللّقاء الرّابع يوم الأربعاء ١٩٩٤/١/٢٦م ، ولقد صادف هذا التساريخ ١٩٩٤/١/٢٦ من الله النّصف من الله النّصف من شعبان ، فبدأت الجلسة بدعاء النّصف من شعبان ثم قلت :

وعدت السيَّد رود يغر في لقاء الأسبوع الماضي أن أعالج موضوعاً واحداً فقط : كيف طرأت الوثنيَّة على الديانة المسيحيَّة الموحَّدة ؟ وقلت في حينه : إنَّني لن أعود إلى مصدر إسلامي ، أو مرجع لمؤلف مسلم ، كي لا يُقال في مثل هذا الموقف الثل للعروف : كلُّ فتاة بأبيها معجبة ، فاجتناباً لأيَّ تحامل أو زيادة أو نقصان في مثل هذا الموضوع ، عدت إلى قصة الحضارة لول ديورانت ، الجزء الحادي عشر ، الصَّفحة ٢٠٢ وما بعدها ، الباب السَّادس والعشرين ، وعنوانه : عيسى أو يسوع [ ٤ ق . م - ٣٠ م ] ، أنا لم آت بشيء من عندي ، وإذا أردت شرحاً لسَّحت ، وإذا أردت تعليقاً ساقول ، سأذكر ذلك للأمانة العلميَّة ، والمتوثيق .

يبدأ الفصل الأول من الباب السَّادس والعشرين بالسُّوال التَّالي : هل وُجِد المسيح حقّاً ؟ أو أن قصّة حياة مؤسِّس المسيحيَّة وغرة أحزان البشريَّة ، وخيالها ، وإمالها أسطورة من الأساطير ، شبيهة بخرافات كرشنا ، وأوزريس ، ولدونيس ، ومثراس .. ؟

لقد كان (بولنجبرك) ولللتفون حوله ، وهم جماعة ارتاع لأفكارها ( ثلتير ) نفسه ، يقولون في مجالسهم الخاصة : إن المسيح قد لا يكون له وجود على الإطلاق ، وجهر ( ثلني Volney ) بهذا الشّك نفسه في كتابه خرائب الإمبراطوريّة الّذي نشره في عام ١٧٩١م ، ولما التقى نابليون في عام ١٨٠٨م ( بثيلاند Wieland ) العالم الألماني ، لم يسأله القائد الفاتح سؤالاً تافها في السياسة أو الحرب ، بل سأله هل يؤمن بتاريخيّة للسيح ؟

ولقد كان من أعظم ميادين نشاط العقل الإنساني في العصر الحديث وأبعدها أثراً ميدان النَّقد الأعلى للكتاب المقدِّس ، التَّهجُّم الشَّديد على صحَّته وصدق روايته ، تقابله جهود قويَّة لإثبات صحة الأسس التَّاريخيَّة للدَّين للسيحي .

( هرمان ريمارس ) أستاذ اللّغات الشّرقيَّة في جامعة ( همبرغ ) ، ترك بعد وفحاته عام ١٧٦٨ م مخطوطاً عن حياة للسيح يشتمل على ١٤٠٠ صفحة ، نَشِرَت فصول منه ، يقول : إنَّ يسوع لا يمكن أن يَعَدُّ مؤسَّس للسيحيَّة .. كان يفكَّر في تهيئة النَّماس لاستقبال دمار العالم .

وفي عسام ١٨٩٦ م أشسار ( هردر ) إلى مسابين مسيح متّى ، ومرقس ، ولموقسا ، ومسيح إنجيل يوحنا من فوارق لا يمكن التّوفيق بينها .

ثمَّ جاء ( داڤيد استروس ) عام ١٨٣٦م ، وقدَّم كتابه عن حياة السيح ، وهو كتاب عظيم الأثر في التَّاريخ ، فرفض التَّوفيق بين المعجزات والعلل الطَّبيعيَّة ، وقال : إنَّ ما في الأَناجيل من خوارق الطَّبيعة يجب أن يعد من الأساطير الحرافيَّة ، وإن حياة المسيح الحقيقيَّة يجب أن تعاد كتابتها بعد أن تَحْذَف منها هذه العناصر أيّا كانت صورها .

وفي عام ١٨٣٦ م أيضاً هاجم ( فردناند كرستيان بور ) رسائل بولس ، وقال ؛ إنها كلُّها مدسوسة عليه ، عدا رسائله إلى أهل غلاطية ، وكورنثوس ، ورومة . وفي عام ١٨٤٠ م بدأ ( برونو بور ) سلسلة من الكتب الجدليَّة الحماسيَّة يبغي بها أن يثبت أن يسوع لا يعدو أن يكون أسطورة من الأساطير .

وفي عام ١٨٦٣م أخرج ( إيرنست رينان ) كتاباً اسمه ( حيـاة يسوع ) ، جمع فيـه نتائج النَّقد الأَلماني ، وعرض مشكلة الأناجيل على العالم للثقَف كلَّه .

وبلغت المدرسة الفلسفيّة صاحبة البحوث الدّينيّة ذروتها في أواخر القرن التّاسع عشر على يد الأب ( لوازي Loisy ) الّذي حلّل نصوص العهد الجديد تحليلاً بلغ من الصّرامة حدّاً اضطرت معه الكنيسة الكاثوليكيّة إلى إصدار قرار بحرمانه ، هو وغيره من ( الحدثين ) .

وفي للدرسة الهولنديَّة ، مدرسة ( بيرسن ) و ( نابر ) و ( متثاس ) ، وبعد بحوث مضنية ، أنكرت حقيقة المسيح التَّاريخيَّة ، وفي أَلمانية عرض ( آرثر دروز ) هـــذه النتيجة السّالبة عرضاً واضحاً محدَّداً عام ١٩٠٦م .

وفي إنكلترة أدلى ( سمث ) و ( ربرتسن ) بحجج من هـذا النَّوع ، أنكر فيهـا وجود للسيح .

إنَّ أَقدِم إِشَارة غير مسيحيَّة إلى وجود المسيح هي الَّتي وردت في كتاب قدَّمه اليهود ليوسفوس عام ٩٣م، والمسيحيَّون يشككون في هذا الكتاب - أو هذه الرسالة - لوجود ثناء عظيم على المسيح، واليهود يناصبون المسيحيَّة العداء، عمَّا بعث الرسالة ، ولذلك يرفضها علماء المسيحيَّة.

وأقدم إشارات إلى للسيح في أدب الـوثنيّين مـاورد في خطـاب كتبــه ( بلني الأصغر ) حوالي عام ١١٠م ، يستشير فيه ( تراجان ) عمّا يعامل بــه المسيحيّين ، وبعــد خس سنين من ذلك الوقت وصف ( ناستس ) اضطهاد (نيرون ) للمسيحيّين في رومة .

هذا ماكان من أمر السيح نفسه ، أمَّا الأناجيل فليس أمرها بهذه السُّهولة ، ذلك

أن أربعة الأناجيل التي وصلت إلينا ، هي البقية الباقية من عدد أكبر منها كثيرا ، كانت في وقت مامنتشرة بين المسيحيّين في القرنيّن الأول والشّاني ، واللّفظ الـدّال على الإنجيل Godspel ، أي أخبار طيّبة ، ترجمة للّفظ اليوناني Euangelion ، أل ذي يبدأ به إنجيل مرقس ومعناه (أخبار سارّة) ، هي أن للسيح قد جاء ، وأن ملكوت الله تريب المنال ، وأناجيل متّى ومرقس ولوقا كتبت باللّغة اليونانيّة الدّارجة ، أكسبها حتّى في صورتها الأصليّة الفجّة جالاً فناً ، زاده قوّة في العالم الإنكليزي التّرجمة العظية البعيدة كل البعد عن الدّقة ، والتي وضعت للملك جيس .

وترجع أقدم النُسخ التي لدينا من الأناجيل الأربعة إلى القرن الثالث ، أمّا النُسخ الأصليَّة فيبدو أنَّها كَتِبَت بين عامي ١٠ و ١٢٠م ، ولعلها تعرَّضت بعد كتابتها على مدى قرنَيْن من الزَّمان لأخطاء في النَّقل ، ولعلها تعرَّضت أيضاً لتحريف مقصود يراد به التَّوفيق بينها وبين الطَّائفة التي ينتي إليها النَّاسخ أو أغراضها .

ولسنا نجد إشارة لإنجيل مسيحي قبل عام ١٥٠ م إلاً في كتابات (بيبياس Papias ) الذي كتب في عام ١٣٥ م يقول : إن يوحنا الأكبر. وهو شخصيّة لم يستطع الاستدلال على صاحبها ـ قال : إن مرقس ألّف إنجيله من ذكريات نقلها إليه بطرس .

والإنجيل حسب نص القديس لوقا ، وهو النّص الّذي يعزى عادة إلى العقد الأخير من القرن الأوّل ، يعلن أنّه يرغب في تنسيق الرّوايات السّابقة عن السيح ، والتّوفيق بينها ، فهو يقتبس كثيراً من كتابات مرقس كما يقتبس من متّى ،

ولا يدّعي الإنجيل الرّابع أنّه ترجمة ليسوع ، بل هو عرض للمسيح من وجهة النّظر اللهوتيّة بوصفه كلمة الله ، وخالق العالم ، ومنقذ البشريّة ، وهو يناقض الأناجيل الأخرى في كثير من التّفاصيل ، وفي الصّورة العامّة التي يرسمها للمسيح ، وتنزع الدّراسات الحديثة إلى تحديد تاريخ الإنجيل الرّابع ( يوحنا ) بأواخر القرن الأوّل ،

وملاك القول أنَّ يُّة تناقضاً كثيراً بين الأناجيل بعضها من بعض ، وأن فيها إشارات تاريخيَّة مشكوكاً في صحَّتها ، وكثيراً من القصص الباعثة على الرِّيبة والشَّبيهة على يروى عن آلهة الوثنيِّين ، ويبدو أن ماتنقله الأناجيل من أحاديث وخطب قد تعرُّضت لما تتعرُّض له ذاكرة الأميِّين من ضعف وعيوب ، ولما يرتكبه النَّساخ من أخطاء ، أو ( تصحيح ) .

و يعمد الخترعون اللفَّقون إلى إخفاء كثير من الحادثات : كتنافس الرسل على للنازل العليا في ملكوت الله .

وفرارهم بعد القبض على يسوع .

وإنكار بطرس .

وعجز المسيح عن إنيان المعجزات في الجليل.

وإعترافه بأنَّه يجهل أمر المستقيل .

وماكان يرُّ به من لحظات يمتلئ قلبه فيها حقداً على أعدائه .

وصيحة اليأس التي رفع بها عقيرته وهو على الصَّليب.

و يختم ول ديورانت هذا الفصل بقوله : « إنَّ الخطوط الرَّئيسيَّة في سيرة السيح ، وأخلاقه ، وتعاليه ، لتبقى بعد قرنين من النَّقد الشَّديد واضحة معقولة ، لتكون أروع ظاهرة في تاريخ الغربيِّين وأعظمها فتنة للأَلباب » ، [قصة الحضارة ٢١١/١١].

نشأة عيسى : يحدد متّى ولوقا ميلاد المسيح في الأيّام الّتي كان فيها (هيرودس) ملكاً على فلسطين ، ولوقا يقول عن يسوع إنّه كان حوالي الثلاثين من عمره حين عُمده يوحنا في السّنة الخامسة عشرة من حكم (تببيريوس) ، أي في عمام ٢٨ ـ ٢٩م ، وهذا يجعل ميلاد المسيح في عام ٢ ـ ١ ق . م .

واختُلف في تاريخ ولادته : ١٧ نيسان ( إبريل ) ، أم ١٠ أيبار ( مبايو ) ؟ أم ١٧ تشرين الثّاني ( نوفبر ) ؟ أم ٦ كانون الشاني ( يناير ) ؟ وفي عبام ٢٥٤م احتفلت الكنائس الغربيَّة بمولده في ٢٥ تشرين الشَّاني ( نوفبر ) ، ظنَّا منها أنَّه يوم الانقلاب الشَّتوي الذي تبدأ الأيَّام بعده تطول . وهوعيد مثراس ـ أي مولد النَّمس التي لانقهر ، واستسكت الكنائس الشَّرقيَّة بتاريخ ٦ كانون الثاني ( بناير ) ، واتَّهمت أخواتها الغربيَّة بالوثنيَّة ، وبعبادة الشَّمس ، وما اختَتِمَ القرن الرَّابع حتَّى اتَّخذ ٢٥ كانون الأول ( ديسمبر ) عبداً للهيلاد .

وَلِدَ المسيح ـ كَا فِي متَّى ولوقًا ـ فِي بيت لحم ، ثمَّ انتقلت أسرتـه إلى النَّـاصرة ، ولم يذكر لماذا هذا الانتقال .

وفي مرقس لاذكر لبيت لحم ، ولاذكر للمسيح إلا بساسم ( يسوع النّساصري ) ، ويقول النّاقدون إنّ متّى ولوقا قد اختارا بيت لحم ليقوّيا بذلك الادّعاء بمأن يسوع هو للسيح ، وأنّه من نسل داود كا تتطلّب تلك النّبوءة اليهوديّة ، وذلك لأنّ أسرة داود كانت تقيم في بيت لحم ، ولكنا لانجد ما يؤيّد هذا الظّن .

ولا يذكر بولس و يوحنا شيئاً عن مولده من عذراء ، وأمّا متّى ولوقا اللّذان يسذكرانه فيرجعان نسب يسوع إلى داود عن طريق يوسف ، بسلاسل أنساب متعارضة ، و يلوح أن الاعتقاد في مولد المسيح من عذراء قد نشأ في عصر متأخّر عن الاعتقاد بأنّه من نسل داود .

ولا يذكر أصحاب الأناجيل شيئاً \_ إلا القليل خطأ \_ عن شباب المسيح .

إ وتوضيحاً أقول هنا: بل لانعرف شيئاً عن حياة المسبح وعمره مابين ١٢ سنة إلى ٣٠ سنة ، فترة مجهولة تماماً ، لذلك يتكلم المفكرون في الغرب عن السنين الصائعة من حياة المسبح ١٩١].

عُد يوحنها المعمدان المسيح في نهر الأردن وعمره ٣٠سنة ، ويروي مرقس ومتَّى بعدها قصة سالوم ابنة هوردياس ألَّتي فتنت هيرودس برقصها أمامه حتَّى عرض عليها

أن يقدّم لها أيّة مكافأة تطلبها ، فطلبت رأس يوحنا بتحريض من أمّها ، وإن الحاكم أجابها لطلبها ، وليس في الأناجيل شيء عن حبّ سالوم ليوحنا .

الرَّسالة : ولما سَجِنَ يوحنا أخدَ عيسى يقوم بعمل المعمدان ، ويخطب في النَّساس مبشَّراً بملكوت الله ، ولما عَرَف آنَ يوحنا قد قُتِل ، وأن أتباعه كانوا يبحثون عن زعيم جديد ، تحمَّل يسوع العبء ، وما يستتبعه من خطر .

المعجزات : عزاها المسيح نفسه إلى ( إيمان ) من يشفيهم .

وابنة ( بايروس ) قال عنها المسيح بصراحة : إنَّ البنت لم تمت ، بل كانت نائمة .

وظلُ السيح زمنا طويلاً لا يرى في نفسه إلا أنّه أحد اليهود ، ويومن بأفكار الأنبياء ، يرسل رسله إلى المدن اليهوديّة فقط : « إلى طريق أمم لا غضوا ، وإلى مدينة السّامرٌ يين لا تدخلوا » ، « لم أرسل إلا إلى خراف بيت إسرائيل الضّالة » ، وقال للأبرص الذي شفاه من علّته : « اذهب وأر نفسك للكاهن ، وقدّم القربان الذي أمر به موسى » ، « لا تظنوا أني جئت لأنقض النّاموس أو الأنبياء ، ماجئت لأنقض بل لأكّل » .

ثمَّ قبض (بيلاطس) على المسيح ، وبعد الصّلب لل يعتقد المسيحيّون لله الله المسيح ظهر في ذلك اليوم نقسه إلى تلميذين من تلاميذه في الطّريق الموصل إلى عواس ، وتحدث إليهم ، وأكل معهم ... وعرفاه ، ثمَّ اختفى عنها .

[ لذلك في الأناجيل المكتشفة في قنا ( في صعيد مصر ) : كان شخص آخر هو الذي شرب المرارة والحل ، لم أكن أنا كان آخر ، ( سيون ) هو الذي حمل الصليب على كتفه ، كان آخر هو الذي وضعوا تاج الشوك على رأسه ، وكنت أنا في العلاء ، أضحك لجهلهم .

إِنَّ الَّذِي رأيته سعيداً يضحـك ، هو يسوع الحيُّ ، لكن من يُدْخِلُون المسامير في

يديه وقدميه .. فهو البديل ، فقد وضعوا العمار على الشّبيه ، انظر إليه وانظر إلي . ( مجلة المجلة العمدد ٧١٢ ، تماريخ ١٩٩٣/١٠/٣ ) ، وقدّمتُ صورةً عن التّحقيق اللّذي تناول الأناجيل المكتشفة في قنا للسّيد روديغر ، وفيه النّصّان السّابقان .

## الرُّسُل: [ ٣٠ - ١٥م]:

بطرس: نشأت المسيحيَّة من الإيجاء الغامض العجيب بحلول اللكوت ، واستمدت دوافعها من شخصيَّة المسيح نفسه وتخيلاته ، كا استمدت قرَّتها من عقيدة البعث والحساب ، والوعد بحياة الخلود ، واتَّخذت صورة العقائد الثَّابِسَة في الاهوت بولس ، ثم غت باستيعابها العقائد والطُّقوس الوثنيَّة

ولما كَثر عدد المهتدين ، وكثر ما تحت أيدي الرسل من الأموال ، عينوا سبعة من شامسة الكنيسة للإشراف على شؤون هذه الجاعة ، وظل رؤساء اليهود فترة من الزمن لا يعارضون قيام هذه الفئة لصغرها ، وانتفاء الأذى من وجودها ، فلما تضاعف عدد النصارى ، استولى الرعب على قلب الكهنة ، فقبض على بطرس وغيره للمحاكة ، وكان شاؤل يساعد في الهجوم ، وانتقل من بيت إلى بيت في أورشليم ، يقبض على أتباع الكنيسة ، ويزجهم في السّجن .

ورحًب المسيحيُّون بتدمير الهيكل على يد ( تيطس ) ، واتَّقدت نار الحقد في قلوب أتباع كلا الدِّينَيْن ، وأخذت المسيحيَّة اليهوديَّة من ذلك الوقت يقل عدد أتباعها وتضعف قوبها ، وتترك الدِّين الجديد لِلعقليَّة اليونانيَّة تشكَّله وتصبغه بصبغتها .

وكانت المسيحيَّة حسب تعاليم المسيح وبطرس يهوديَّة ، ثمَّ أصبحت في تعاليم بولس نصف يونانيَّة ، وأصبحت في المذهب الكاثوليكي نصف رومانيَّة ، ثمَّ عــاد إليهـا العنصر اليهودي والقوَّة اليهوديَّة حين دخلها المذهب البروتستنتي .

بولس: وُلِدَ واضع اللاهوت المسيحي في طَرَسُوس من أعمال كيليكيا ، حوالي السُّنة العاشرة من التَّاريخ الميلادي ، ومن حقَّنا أن نعتقد أن بعض المبادئ الدّينيَّة

والأخلاقيّة الرّواقيّة انتقلت من البيئة المدرسيّة في طرّسُوس إلى مسيحيّة بولس ، وكان في طرسوس كا كان في معظم المدن اليونائيّة أتباع لعقائد كثيرة منها الخفي ، يعتقدون أنَّ الله الَّذي يعبدونه قد مات من أجلهم ، ثمّ قام من قبره ، هذه العقائد الفامضة الحفيّة هي التي أعدّت اليونان لاستقبال بولس ، وأعدّت بولس لدعوة اليونان ، بعد أن اعتقد أنّه ملهم يوحى إليه أنه قادر على فعل المعجزات ، وبدأ بمهاجمة المسيحيّة دفاعاً عن اليهوديّة ، وانتهى بنبذ اليهوديّة دفاعاً عن المسيح ، لقد تزعّم الاضطهاد الأوّل للمسيحيّين في أورشليم ، ولما سمع أنَّ الدّين الجديد أصبح له في دمشق أتباع كثيرون ، سار إليها ، فبغتة أيرق حوله نور من السّاء ، فسقط على الأرض ، وسمع صوتاً قائلاً له : شاؤل ، شاؤل ، لماذا تضطهدني ؟ فقال : من أنت ياسيّد ؟ فقال الرّب ل وفي الأصل الإنكليزي : فقال الصّوت ) : أنا يسوع الذي أنت تضطهده ، انقلاب مفاجئ أساسي في طبيعة الرّجل ، وسقطت قشور عن عينيه ، فأبصر وتناول الطّعام ، وبعد بضعة أيّام من ذلك الوقت ، دخل مجامع دمشق وقال للمجتمين فيها : إن عيسي ابن

ولما عاد إلى أورشليم علما عنه بطرس ، ولكن كان معظم الرُّسل يرتابون فيه ، فأرسل إلى طرسوس ، وظلَّ في مسقط رأسه ثماني سنين لا يعرف عنه التَّاريخ شيئاً .

والرَّاجح أنَّ بولس قام برحلته التَّبشيريَّة الشَّانية في عام ٥٠٠ ، وسار إلى مقدونية . وسالونيك ، ثمَّ إلى أثينا ، ثمَّ إلى كورنته ، ثمَّ إلى أورشليم عام ٥٣ م . ثمَّ بدأ رحلته الثَّالثة إلى أنطاكية وآسية الصغرى ، ثمَّ إلى اليونان ، ومن هنا كتب رسالة إلى أهل غلاطية ، وأعلن فيها أنَّ النَّاس لا ينجون لاستساكهم بشريعة موسى ، بل بإيمانهم القوي بالمسيح المنقد ابن الله ، ثمَّ سافر إلى أورشليم عام ٥٧ م ، ثمَّ أرسل إلى إيطالية ليحاكم أمام القيصر ( نيرون ) ، وسمح له نيرون بإقامة جبريَّة ، وسمح لمن شاء زيارته ، وكان المسيحيُّون في رومة يفضّلون المسيحيَّة التي جاءت إليهم من أورشليم ، فقابلوا بولس بفتور ، فكتب من رومة رسائل طويلة إلى أتباعه البعيدين ، لم تلبث أن

دخلت في أخص خصائص اللا هوت السيحي ، ولقد أنشأ بولس الاهوت الانجد له إلا أسانيد غامضة أشد الغموض في أقوال المسيح ، أهمها : إن كل ابن أنتى يرث خطيئة آدم ، وأن الاشيء ينجيه من العسداب الأبدي إلا موت ابن الله ليكفر بموته عن خطيئته ، وهذه عادة يهوديّة كنعائيّة بابليّة وثنيّة ، أي التضحيّة بطفل مجبوب الاسترضاء السّاء الغضي ، إنها فكرة وثنيّة معروفة في مصر وآسيسة الصّغرى وبالا اليونان (أوزريس ، وأتيس ، وديونيشس ) ماتوا ليفتدوا بموتهم بني الإنسان ، ولقب (سوتر ) بالمنقذ والمنجّي (اليوثريوس) تطلق على هذه الآلهة ، وكان لفظ (كريوس اليونائيّة ـ السّوريّة على (ديونيشس ) الميت ، هو اللّفظ الّذي تطلقه الطّقوس اليونائيّة ـ السّوريّة على (ديونيشس ) الميت المفتدي .

وأضاف بـولس إلى هـذا الـلاَهـوت أن للسيح هـو (حكمـة الله) ، و ( ابن الله الأوَّل ) ، بكُرُ كلّ خليقة ، هو ( الكلمة ) الذي سينجي النَّاس كلَّهم بموته ، وكتب إلى أهل ( فلبي ) : « ننتظر مخلِّصاً هو الرَّب يسوع المسيح .. الرَّب القريب » .

وقتل بطرس في رومة سنة ٦٧ م .

ويتابع ديورانت قائلاً: إن للسيعيّة لم تقض على الدوثنيّة ، ذلك أن العقل اليوناني المتنصّر عاد إلى الحياة في صورة جديدة في لاهوت الكنيسة وطقوسها ، وأصبحت اللّغة اليونائيّة الّتي ظلّت قروناً عدة صاحبة السّلطان على السّياسة أداة الأداب ، والطقوس للسيحيّة ، وانتقلت الطقوس اليونانيّة الخفيّة إلى طقوس القدّاس الحقيّة الرّهيبة ، وساعدت عدّة مظاهر أخرى من الثّقافة اليونائيّة على إحداث هذه النتيجة المتناقضة الأطراف ، فجاعت من مصر باراء الثّالوث للقدّس ، ويوم الحساب ، وأبديّة التُواب والعقاب ، وخلود الإنسان في هذا أو ذاك ، ومنها جاءت عبادة أم الطفل ، والاتصال الصّوفي بالله ، ذلك الاتصال الدي أوجد الأفلاطونيّة الحديثة واللادريّة ، وطمس معالم العقيدة للسبحيّة .

ومن فريجيا جاءت عبادة الأم العظمي . ع

ومن سوريَّة أخلت تمثيليَّة بعث أوتيس .

وربما كانت تراقياً هي الَّتي بعثت للمسيحيَّة بطقوس ( ديونيشس ) ، وموت الإلــه ونجاته .

ومن بلاد الفرس جاءت عقيدة رجوع المسيح وحكمه الأرض ألف عام ، وعصور الأرض والله يب الأخير الذي سيحرقها ، وثنائية الشيطان والله والظّلمة والنّود ، فن عهد الإنجيل الرّابع يصبح المسيح نوراً « يضيء في الظّلمة والظّلمة لم تدركه » ، ولقد بلغ التّشابه بين الطّقوس ( المتراسية ) والقربان المقدّس في القدّاس حداً جعل الآباء المسيحيّين يتّهمون إبليس بأنّه هو الذي ابتدعه ليضل به ضعاف العقول .

وقصارى القول إنَّ المسيحيَّة كانت آخر شيء عظيم ابتدعه العالم الوثني القديم .

قسطنطين والمسيحيّة: ترى هل كان قسطنطين حين اعتنق السيحيّة مخلصاً في علم عله عذا ؟ وهل أقدم عليه عن عقيدة دينيّة ، أو هل كان ذلك العمل حركة بارعة أملتها عليه حكته السياسيّة ؟ أكبر الظن أنّ الرّأى الأخير هو الصّواب .

احتال واستخدم مشاعر الإنسانيَّة الدِّينيَّة لنيل أغراضه الدُّنيويَّة -

لقد كانت للسيحيَّة عنده وسيلة لاغاية ، لذلك ظلَّ يستخدم ألفاظاً توحيديَّة يستطيع أن يقبلها كلَّ وثني ، وقام في خلال السّنين الأولى من سلطانه للفرد في صبر وأناة بجميع للراسيم التي يتطلبها منه منصب الكاهن الأكبر ، والَّتي تحتها عليه الطُّقوس التَّقليديَّة ، وحدُد بناه الهياكل الوثنيَّة ، وأمر بجارسة أساليب العرافة ، واستخدم في تدشين القسطنطينيَّة شعائر وثنيَّة ومسيحيَّة معاً ، واستعمل رُق سحريَّة وثنيَّة لحماية الحاصيل وشفاء الأمراض .

غير أن سحباً كدّرت صفو ذلك اليوم الذي لاسحاب فيه ، تلك هي انشقاق الأديرة :

.. أتباع ( دوناتس ) الذين عارضوا أيّ نقص في احترام الشّهداء ، وتطالب بإعادة تعميد من ينضون إليها من أتباع الكنيسة الكاثوليكيّة .

ـ وآريوس الإسكندري الذي أنكر ألوهيّة المسيح ، « المسيح والأب ليسا من مادة واحدة » ، ولا يمكن للابن أن يكون متّفقاً مع وجود الأب في الزّمن .

ونتيجة هذه المشكلات أضحى الدين المسيحي موضوع السُّخرية الدَّنسة من الوثنيَّين .

ورأت الكنيسة أنّه إذا لم يكن المسيح إلها ، فإنّ كيان العقيدة المسيحيّة كلّها يبدأ في التّصدّع ، وإذا ما سمحت باختلاف الرّأي في هذا الموضوع ، فإنّ فوض العقائد قد تقضي على وحدة الكنيسة وسلطانها ، ومن ثمّ على مالها من قية بوصفها عوناً للدّولة ، ولما انتشر الجدل في هذه المسألة ، واشتعلت نيران الخلاف في بلاد الشرق اليوناني ، اعتزم قسطنطين أن يقضي عليه بدعوة أوّل مجلس عام للكنيسة ، ولهذا عقد مجلساً من الأساقفة عام ٢٢٥م في نيقية ، حضره ٢١٨ يصحبهم رجال دين دونهم درجة ، وأرسل البابا سلفستر الأوّل بعض القساوسة لأن المرض حال بينه وبين حضور الاجتاع بنفسه .

واجتمع المجلس في بهو أحد القصور الإمبراطوريّة تحت رياسة قسطنطين ، وافتتح هو المناقشات بدعوة الأساقفة جميعاً أن يعيدوا إلى الكنيسة وحدتها ، وشارك في المنافسات ، وأكد ( آريوس ) من جديد رأيه القائل بأن المسيح مخلوق ، لا يرقى إلى منزلة الأب .

وأوضح ( أثناسيوس ) رئيس الشَّمامسة البليغ : إذا لم يكن المسيح والرَّوح القدس كلاهما من مادّة الأب ، فإنَّ الشَّرك لابَدَّ أن ينتصر ، وقد سلّم بما في تصوير أشخاص ثلاثة في صورة إله واحد من صعوبة ، ولكنه قال بأن العقل يجب أن يخضع لما فيه التَّالوث من خفاء وعموض .

قرار الجمع : « نحن نؤمن بإله واحد ، وهو الأب القادر على كلّ شيء ، خالق الأشياء كلّها ماظهر منها وما بطن ، وبسيد واحد هو للسيح ابن الله ، المولود .. غير الخلوق من جوهر الأب نفسه ، وبأنه من أجلنا نحن البشر ، ومن أجل نجاتنا نزل وتجسّد وصار إنسانا ، وتعذّب ، وقام مرّة ثانية في اليوم الشالث ، وصعد إلى السّماء ، وسيعود ليحاسب الأحياء والأموات » ، وحكيم على من عارض وهم سبعة عشر أسقفا ، ثمّ نزل الرّق إلى خسة ، ثمّ إلى اثنين مع آريوس باللّعنة والحرمان ، ونفاهم الإمبراطور من البلاد ، وصدر مرسوم إمبراطوري يأمر بإحراق كتب آريوس جميعها ، ويجعل من البلاد ، وصدر مرسوم إمبراطوري يأمر بإحراق كتب آريوس جميعها ، ويجعل إخفاء أي كتاب منها جريمة يعاقب عليها بالإعدام .

وبذلك استبدل قسطنطين للسيحيَّة بالوثنيَّة ، وجعلها للظهر الدِّيني ، والعضد القوي للإمبراطوريَّة الرُّومانيَّة ، وفي عام ٣٣٧م اشتد المرض على قسطنطين ، فاستدعى قساً ليجري له مراسم التَّعميد المقدَّس .

والمسيحيَّة هي الَّتي أدَّت إلى سقوط الإمبراطوريَّة الرُّومانيَّة « الحضارة العظيمة لا يُقضى عليها من الخارج إلاَّ بعد أن تقضي هي على نفسها من الدَّاخل ، وشاهد ذلك أنَّا نجد الأسباب الجوهريَّة لسقوط رومة في شعب رومة نفسه ..» ، [ قصة الحضارة 101/1) ] .

المسيحيّة قضت على رومة عام ٤٧٦م عندما ناصبت النَّقافة القديمة العداء ، فحاربت العلم والفلسفة ، والأدب ، والفن ، وحوّلت أفكار النَّاس عن واجبات هذا العالم ووجهتهم إلى الاستعداد لاستقبال كارثة عالميَّة ، وهو استعداد مضعف للعزيمة ، وأغرتهم بالجري وراء النَّجاة الفرديَّة عن طريق الزَّهد والصَّلاة ، بدل السَّعي للنَّجاة الجاعيَّة بالإخلاص للدَّولة والتَّفاني في الدِّفاع .

ولم يضع مجمع نيقية ٢٢٥م حدًا للنّقاش الحادّ الّذي احتدم أواره بين أثناسيوس وآريوس ، بل ظلَّ كثير من الأساقفة ـ كانوا هم الكثرة الغالبة في الشَّرق ـ يناصرون آريوس سرًا وجهراً ، ولم يستنكف قسطنطين نفسه ، بعد أن قبل قرار الجمع وطرد آريوس من البلاد ، أن يدعوه إلى اجتاع شخصي معه ٢٣١م ، وأوص بسأن ثرّدً إلى آريوس وأتباعه كنائسهم ، واحتج أثناسيوس على ذلك ، فاجتمع في (صور ) مجلس من أساقفة الشَّرق ، وقرَّر خلعه من كرسي الإسكندريّة عام ٣٣٥م ، وظلَّ عامَيْن طريداً في ( غالبه = فرنسة ) ، أمّا آريوس فقد زار قسطنطين مرَّة أخرى ، وأعلن قبوله للعقيدة التي قرَّرها مجمع نيقية ، بعد أن أضاف إليها تحفَّظ ات دقيقة لا ينتظر من الإمبراطور أن يفهمها ، وآمن قسطنطين بأقواله ، وأمر الإسكندر بَطْرَق القسطنطينيّة أن يقبله في العشاء الرّبًاني .

وعنى قنسطنطيوس بن قسطنطين بشؤون الدّين ، واعتنق مذهب آريوس ، وطرد أثناسيوس من كرسي الإسكندرية مرّة ثانية عام ٢٣٩م ، وكان قد عداد إليه بعد موت قسطنطين ، وأخرج الكهنة الذين استسكوا بعقائد مجمع نيقية من كنائسهم ، وأتى على للسيحيّة نصف قرن من الزّمان لاح فيه أنها ستؤمن بالتّوحيد وتتخلّى عن عقيدة ألوهيّة للسيح ، وظلّ أثناسيوس الّذي فرّ من كرسيه يهيم على وجهه في البلاد الأجنبية حتى عام ٢٧٣م ، لم تلن له قناة بعد أن ضعف البابا (ليبريوس) واستسلم ، وإليه يرجيع معظم الفضيل في استمساك الكنيسية بعقيدة التّثليث ، وقيامت فتنية في يرجيع معظم الفضيل في استمساك الكنيسية بعقيدة التّثليث ، وقيامت فتنية في القسطنطينيّة ، سببها قنسطنطيوس حينا أمر أن يستبيدل ببيولس مقدونيوس الأريوسي ، فهب جماعة من مؤيدي بولس يقاومون جند الإمبراطور ، وقتل في الاضطرابات الّتي أعقبت هذه للقاومة ثلاثة آلاف شخص ، وأكبر الظّن أنّ الّذين قَتِلُوا من للسيحيّين بأيدي المسيحيّين في عذين العامّين ( ٣٤٢ و ٣٤٣م ) ، يزيد عددهم على من للسيحيّين بأيدي المسيحيّين في تاريخ رومة كلّه .

وقنسطنطيوس هو الذي أمر بإغلاق جميع الهياكل الوثنيَّة في الـدّولـة ، ومنع جميع الطُّقوس الوثنيَّة ، وأنذر من يعصي أمره بقتله ، ومصادرة أملاكه .

ولكن يوليان عام ٣٦١م أعلن إلى العالم اعتناقه للوثنيَّة ، وبعد موته - وهو في الثَّانية والثَّلاثين من عمرة - حوَّل خلفه جوڤيان تأييده من الهياكل الوثنيَّة إلى الكنيسة السيحيَّة .

ثم مرّب الكنيسة بفترة اضطراب ، عقائد وعقائد : اليونوميّون ، الأنوميّون ، الأنوميّون ، الأبليناريّون ، السبليّون ، الساليّون ، النوڤاتيّون ، البرسليانيّون .. وفي شالي إفريقية أنكر ( دوناتوس ) ـ أسقف قرطاجة ـ ماللعشاء الرّبّاني الّذي يقدّمه القساوسة من أثر في الخطيئة ، وانتشرت هذه العقيدة انتشاراً سريعاً في شالي إفريقية ، فرافقها ثورة اجتاعيّة ، وسرعان ماتألفت عصابات ( مسيحيّة ـ شيوعيّة ) في آن واحد ، وسَمّيت باسم ( الجَوّابين ) ، وأخذت تندّد بالفقر والاسترقاق .

وكان ( بلاجيوس ) في هذه الأثناء يثير قارات ثلاثاً يهجومه على عقيدة الخطيئة الأولى .

كا كان نسطوريوس يطلب الاستشهاد بما يجهر به من شكوك في أمّ للسيح ، وهو تليذ ( يثودور المبوستياني ) الذي ابتدع النّقد الأعلى الكتباب المقدّس ، وقبال : سفر أيّوب إن هو إلا قصيدة مأخوذة بتعديل من مصادر وثنيّة ، وإنّ نشيد الإنشاد إن هو إلا إحدى أغباني الفرس ذات معنى شهواني صريح .. ووصل نسطوريوس إلى كرسي الأسقفيّة في القسطنطينية .

وألقى (سيريل) كبير أساقفة الإسكندريَّة عام ٤٢٩م كلمة أعلن فيها أن مريم ليست أم الله الحق ، بل هي أم كلمة الله ، المشتلة على طبيعتي المسيح الإلهية والبشريَّة معاً ، واستشاط البابا (سلستين الأوَّل) غضباً إثر رسالة تلقاها من (سيريل) ، فعقد مجلساً في رومة عام ٤٣٠م ، وطالب بأن يرجع نسطوريوس عن أرائه ، أو يعزل من

منصبه ، فلما رفض نسطور يوس ، عُزل وحُرم من الكنيسة للسيحيَّة ، ونُفي إلى أنطاكيَّة ، ومن ثمَّ إلى واحة في صحراء ليبيا ، ومات هناك حوالي عام ٤٥١ م ، وانتقل أتباعه من بعده إلى شرقي سوريَّة ، وشادوا لهم كنائس ، وأنشؤوا مدرسة لتعلم مذهبهم في الرَّها ، ثمَّ في نصيبين ، ومنهم جماعات في بلخ وسمرقند ، وفي الهند والصِّين .

وآخر الشّيع الطّعائفة اللّي أنشعاها (أوتيكيس) رئيس دير قريب من القسطنطينيَّة ، وكان يقول : إنَّ المسيح ليست له طبيعتان بشريَّة وإلهيَّة ، بل إنَّ له طبيعة واحدة هي الطّبيعة الإلهيَّة ، فحرم ، ثمَّ بَرَّئ في مجمع ( إفسوس ) عام ٤٤٩ م ، ثمَّ سخط عليه مجمع ( خلقيدونية ) عام ٤٥١ م .

وزاد الاضطراب وبلسغ ذروتسه حين رفضت كثرة المسيحيّين في سسوريّسة ومصر عقيدة الطّبيعتَيْن في شخص المسيح المفرد ، وظلَّ رهبان سوريّة يعلّمون النّاس عقبائد اليعقوبيّين ، فاليعقوبيّة من ذلك الحين الدّين القومي لمصر وإثبوبية ، ولها الغلبة في غربي سوريّة وأرمينية ، بينها انتشرت النّسطوريّة فيا بين النّهرين وشرقي سوريّة .

ويختم وُل دْيُورانت [ ١٥٢/١٢ ] بقولة :

وهكذا حلَّت عبادة القدِّيسين الخلصة الوائقة محلُّ شعائر الآلهة الوثنيَّة .

وبدل اسما تماثيل إيزيس وحورس ، باسمي مريم وعيسي .

وأصبح عيد اللوبركاليا وتطهير إيزيس عيد مولد السيح .

واستبدلت محفلات السّاترناليا حفلات عيد الميلاد .

وبحفلات عيد الزُّهور حفلات عيد العنصرة .

وبعيد قديم للأموات عيد جميع القدّيسين .

وببعث أتيس ، بعث المسيح .

وأعيد تكريس للذابح الوثنيَّة للأبطال للسيحيّين .

وأدخل في طقوس الكنيسة ماكان يغتبط به النّاس في الشّعائر القديمة من بخور ، وأنوار ، وأزهار ، ومواكب ، وملابس ، وترانيم ، وتسامت العادة القديمة ، عادة ذبح الضّحية الحيّة ، فكانت هي التّضحية الرّوحيّة في العشاء الرّباني .

وهكذا : « يتبيَّن الصُّبح لسذي عينَيْن » ، وأحبُّ أن أقـول قبـل أن أختم هــذا المبحث : ما أوردته عن وَل ديورانت لا أتبناه كله .

فالمسيح في عقيدتي لاأشك في وجوده تاريخيًّا أبداً ، فن صلب عقيدة كلَّ مسلم أن للسيح وَجِد ، وأن أمَّه طماهرة بتول ، حملت بكاسة الله (كن) فكان من غير واسطة أب ولقاء ، و (روح منه) أي ذو روح مبتدأة من الله ، وهو أثر نفخة جبريل عليه السَّلام في صدر مريم ، حيث حملت بتلك النَّفخة بعيسى .

جاء في القرآن الكريم : ﴿ فَأَرسَلُنا إليها رُوحَنَا فَتَمثَّل لَمَا بَشَراً سَوِيَا ﴾ [ مريم : ١٧/١٠ ] أي جبريل .

وجماء ﴿ فَنَفَخُنَـا فيــهِ مِنْ رُوحِنــا .. ﴾ [التحريم : ١٢/١٦ ] روحماً من خلقنما بلاوساطة أب .

وبحق أدم ﴿ فَإِذَا سَوَّيتُهُ وَنَفَختُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَـهُ سَاجِـدينَ ﴾ [الحجر: ٥/١٥] ، وجاء بحقُّه أيضاً : ﴿ فَإِذَا سَوَّيتُـهُ وَنَفَختُ فِيـه مِن روحِي .. ﴾ ، وهكـذا ونحن أبناء آدم ، كلنا من روح الله تعالى .

واللِّقاء القادم سيكون عن معجزة الإسلام الخالدة ، القرآن الكريم .

### اللَّقاء الخامس:

أبداً بقولي تمهيداً للإعجاز في القرآن الكريم : أنا أومن ببإنجيل عيسى ، كا أومن بتحرراة موسى ، ولكن أين إنجيل عيسى ، أنسا لاأريد إنجيل متى ولسوقا ومرقس ويوحنا .. ولاأريد التوراة التي كتبت في السبي السابلي ويعده حيث الاقتباس الجلي من آداب بلاد الرَّافدين ، وبلاد الشَّام .

كلمة الله الموحى بها لا تتغيّر ولا تتبدئل مع مرور الزَّعن ، ولا يناقض بعضها بعضا ، وبما يذكر ، لو أحرقنا كلَّ توراة ، وكلَّ إنجيل ، وكلَّ قرآن في العالم كله ، ولم نبق على نسخة واحدة منها ، ثمَّ قلنا لأتباع الشرائع الثلاث : أعيدوا كتابة كتبكم ، القرآن الكريم هدو الوحيد الدي لن تختلف نسخه ، لأنه يُتلقى عن ظهر قلب عيباً - من جيل إلى جيل ، إن القرآن الذي يكتب في أندونيسية ، والذي يكتب في المغرب ، واحد حيث التَّطابق التَّام .

أمّا الأناجيل ، والتّوراة ، فليس هناك من يحفظها عن ظهر قلب ، لذلك لن يكون هنائك تطابق أبداً .

القرآن محفوظ في الصدور من جيل إلى جيل .

إنجيل متَّى ، ومرقس ، ولوقا ، ويوحنا ، على مافيها من اختلاف وتناقض هذه أناجيل هؤلاء ، أين إنجيل السَّيِّد السيح عليه السَّلام ؟

ونحن ، على الرَّغ من افتراءات الكنيسة وأكاذيبها بحق الإسلام والمسلمين ، سنبقى على حبَّنا وتقديرنا واحترامنا للسَّيِّد المسيح عليه السَّلام ، إنَّه في مكانة سامقة في أعماق النَّفس ، لأَن ذلك جزء من عقيدتنا .

واليوم قنوات الإعجاز خمس : لغويّة ، وعدديّة ، وعلميّة ، وغيبيّة ، وتشريعيّة .

أبدأ بالإعجاز اللُّغوي ، وأنت ياسيد روديغر أصبحت تتقن اللُّغـة العربيُّــة وتتذوقها بشكل جيَّد والحمد لله .

# الإعجاز اللُّغوي :

يقول علماء العربيَّة:

القرآن الكريم في أعلى درجات الفصاحة في آياته وسوره كلّها ، وعلى اختلاف المعاني الّتي جاءت في هذه السُّور والآيات ، وهو معلوم في تاريخ الأدب العربي أن لكلّ شاعر من شعراء العربيَّة ضرباً من المعاني هو عليه أقدر ، وبيانه عنه أعلى ، ولهم في هذا أقوال في طائفة من الشُّعراء جرى بعضها مجرى الأمثال ، وقالوا :

أشعر النَّاس امرؤ القيس إذا رَكِب.

والنَّابغة إذا رَهِب .

والأعشى إذا طَرب .

وزهير إذا رَغِب.

وهكذا أنت في كلّ شاعر استغرقه ضرب من للعاني ، وامتازت عبارته عنه ضرباً من الامتياز ، إلا كتاب الله .

قَالَ تَعَالَى فِي التَرْغَيْبِ : ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفِيَ لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [ السُّجدة : ١٧/٢٢ ] .

وفي التَّرهيب : ﴿ وَاستَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارِ عَنيدٍ ، مِن وَرائِسهِ جَهَنَّمُ وَيَسْقَى مِنْ ماءِ صَدِيدٍ ، يَتَجرَّعُهُ وَلاَ يَكَادُ يُسيغُهُ وَيَـاْتِيـهِ الْمُوْتُ مِن كُلُّ مكانِ وَمَـا هُوَ بِمَيِّتٍ مِنْ مَاءِ صَدِيدٍ ، يَتَجرَّعُهُ وَلاَ يَكَادُ يُسيغُهُ وَيَـاْتِيـهِ الْمُوْتُ مِن كُلُّ مكانِ وَمَـا هُوَ بِمَيِّتٍ وَمِنْ وَرَائِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴾ [إبراهم : ١٥/١٤ - ١٧] .

البلاغة في التّرغيب ، كالبلاغة في التّرهيب .

ومثال آخر : ﴿ قَالَ لاَ تَخْتَصِبُوا لَدَيُّ وَقَد قَدَّمتُ إِلَيكُم بِالوعِيدِ ، مَا يُسَدُّلُ القَوْلُ لَدَيُّ وَمَا أَنَا بِظَلاَّم لِلغبيدِ ، يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلَ امتلاَّت وَتَقُولُ هَلْ مِن مَزيد ﴾ [ ق : كَنَي وَمَا أَنَا بِظَلاَّم لِلغبيدِ ، يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلَ امتلاَّت وَتَقُولُ هَلْ مَن مَزيد ﴾ [ ق : ٢٠ - ٢٨٥٠ - ٢٠] ، هذا ترهيب ، بعده مباشرة ترغيب ﴿ وَأُزلِفَتِ الجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غيرَ بَعيد ، هذا ما تُوعَدونَ لَكُلُّ أَوَّابِ حَفيظٍ ، مَن خَشِيَ الرَّحِنَ بِالغيبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنيبٍ ، هذا ما تُوعَدونَ لَكُلُّ أَوَّابٍ حَفيظٍ ، مَن خَشِيَ الرَّحِنَ بِالغيبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنيبٍ ، الخَلُودِ ، لَهُم ما يَشَاؤُونَ فيها وَلدينا مَزِيد ﴾ [ ق : الله عنها ولدينا مَزِيد ﴾ [ ق : ٢٠٥٠ - ٢٧] .

الأُسلوب البلاغي لم يتغيّر ، والزَّجر والوعيظ أيضاً ، بمستوى رفيع لامثيل لـه ، لأُمّة تباهى ببلاغتها ، وتفخر بفصاحتها .

وللقرآن موسيقاه الخاصّة به ، ونغمته المتيّزة ، ووقعه الخاص ، مع أسلوب غريب في المطالع والقاطع والفواصل ، والعرب \_ أصحاب اللّغة \_ أدرى به .

ويتراءى لقارئه من خلال آياته ذات إلهيّة عـادلـة ، حكيـة ، جبــارة ، خــالقـة ، بارئة ، مصوّرة ، لا تضعف في مواطن الرّحة .

والقرآن ليس بنثر ، كا أنّه ليس بشعر ، إنّه قرآن . ليس نثراً لأنّ له قيوده الخاصّة ، ولا توجد بغيره . وليس شعراً لأنّه غير مقيّد بقيود الشّعر وتفعيلاته .

لذلك سَلَّمت العرب ببلاغته وفصاحته ، ويذكر هنا أنَّه بعد انتهاء حروب الرَّدَة ، قدم وفد من بني حنيفة إلى المدينة المنوَّرة ، فقال أبو بكر الصَّدَّيق رضي الله عنه لأفراد الوفد : أسمعونا شيئاً من قرآن مسياسة ، فقالوا : أوتعفينا ياخليفة رسول الله ؟ فقال : لابُدَّ من ذلك ، فقالوا : كان يقول : ياضفدع بنت ضفدعين ، لحسن ما تنقنقين ، لا الشَّارِب تمنعين ، ولا الماء تكدرين ، امكثي في الأرض حتى يأتيك الخفاش بالخبر اليقين ، لنا نصف الأرض ، ولقريش نصفها ، ولكن قريشاً قوم

يعتدون ، [ الاكتفا ١٦/٢ ، الكامل في التّاريخ ٢٤٤/٢ ، السداية والنّهاية ٢٢٦/٦ ، الطّبري ٢٨٤/٣ ] .

وكان يقول : والمبذّرات زَرْعاً ، والحاصدات حَصْداً ، والسذّاريات قحساً ، والطاحنات طحناً ، والحابزات خُبزاً ، والشاردات ثرداً ، واللقات لقاً ، إهالة وسمناً ..

فاسترجع أبو بكر رضي الله عنه ، أي قال : إنَّا لله وإنَّـا إليـه راجعون ، ثمُّ قـال : ويحكم ، أي كلام هذا .

لقد استرجع أبو بكر رضي الله عنه ، إذن هنالـك وفـاة ، فن مـات ؟ لقـد مـات ذوقهم الأدبي ، وماتت فصاحتهم ، لذلك قال : « ويحكم أيُّ كلام هذا ؟! » .

وبعد هذا كله ، أقدّم لسيادتك لمحاتٍ من الإعجاز اللُّغوي :

١ ــ من صفات الله تعالى وأسمائه الحسنى أنه (غفور رحيم)، وقد وردت هاتمان الصفتان في القرآن الكريم كثيراً على هذا التَّرتيب، بتقديم كلمة (غفور) على كلمة (رحيم)، مثل:

﴿ فَمَن اضْطُرٌ غيرَ بَساغٍ ولاعسادٍ فللا إثمَ عليسهِ إنَّ الله غفسور رحيم ﴾ [البقرة: ١٧٣/٢].

﴿ فَإِنْ الْنَتَهُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحيمٍ ﴾ [ البقرة : ١٩٢/٢ ] .

﴿ نَبِّي عِبادي أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمِ ﴾ [الحجر: ١٥/٤١].

﴿ إِلاَّ مَن تَابِ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُولِئُكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئُـآتِهِمْ حَسَنَاتَ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رحياً ﴾ [الفرقان : ٧٠/٢٥] .

﴿ وَإِن تَعَدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لا تُحصُّوها إِنَّ اللَّهَ لغَفُورٌ رحيم ﴾ [ النحل: ١٨/١٦ ] .

إِلاَّ فِي سورة سبأ : ﴿ يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مَنْهَا وَمَا يَنْزُلُ مَنَ السَّمَاءِ

ومًا يعرَّجُ فيها وهو الرَّحمُ الغَفُور ﴾ ، فتقدَّمت ( الرَّحيم ) على كلمة ( الغفور ) خلافًا للمألوف في جَميع السُّور الأخرى ، فما السَّرُّ والحكمة في ذلك ؟

بدأت الآية (بيعلم)، وانتهت بقوله تعالى ﴿ وَهُو الرَّحِمُ الْغَفُور ﴾ ، فتقدّمت كلمة (الرَّحِمِ ) على كلمة (الغفور) لتقترن الرَّحَة بالعلم، انسجاماً مع ربط الرَّحَة بالعلم، وإلاَّ انقلب (العلم) إلى وحشية وظلم وفساد وضياع : ﴿ رَبَّنا وَسِعْتَ كلَّ شيء رحمة وعلماً ﴾ [غافر: ٧٠٠٠] ، ﴿ ولقد جئناكم بكتاب فصلناة على علم وهدى ورحَمة لقوم يؤمنون ﴾ [الأعراف: ٧٢٠٥] ، وهكذا ربطت الآيات بين العلم والرَّحَة ، وإن لم يكن العلم رحمة قاد العلم العالم للتَّدمير لا للتَّعمير ، العلم بلارحمة قنابل ، دمار ، خراب ، قتل جماعي (١) .

لقد اقترن العلم في الإسلام بالرَّحمة .

٢ ـ كامتها ( الأمهوال ) و ( الأنفس ) إذا اجتمعتها في آيه واحدة ، تفدمت
 ( الأموال ) على كلمة ( الأنفس ) :

- ﴿ لَتُبْلَوُنُ فِي أَمُوالِكُمْ وَأَنْفُسكُم ﴾ [ آل عران : ١٨٦٨ ] .
- ﴿ وَتُجاهِدُونَ فِي سِبِيلِ اللهِ بِأَمُوالِكُمْ وَأُنفُسِكُمْ ﴾ [ العند : ١١/٦١ ] .
- ﴿ فَضَّلَ اللهُ المجاهدينَ بِأَمُوالِهم وَأَنفَسِهِم عَلَى القَاعِدينَ دَرَجَةً ﴾ [النَّساء: ٢٠/١] ، فالإنسان يقدّم ماله ويبذله رخيصاً ليحمي نفسه ، فتقدّمَ ذكر المال .

أما في سورة التَّوبة ، فقىد ورد : ﴿ إِنَّ اللهَ اشترى مِنَ المُـوَمِنْينَ أَنفَسَهُم وأَمـوالَهُم بأنَّ لَهَمُ الجَنَّة ﴾ ، خلافاً للمالوف للعتاد في كتاب الله تعالى ، فما السَّرُّ ؟

إِنَّ ثَمْرة الجهاد في الآخرة هي الجنَّة ، والنَّفوس هي الَّتي ستبدخل الجنَّة وتتتَّع بها لا الأموال ، لذا وردت كلمة الجنة هنا كعرض يقدَّم للمجاهدين بعد أن قدَّموا الأنفس

<sup>(</sup>١) للإعجاز اللُّغوي ، انظر : ( قبس من الإعجاز ) ، لفضيلة الأسناذ هشام عبد الرزاق الحمس .

والأموال في سبيل الله ، ﴿ بِأَنَّ لهم الجِنَّة ﴾ ، فناسب أن تتفدَّم كلمة ( الأنفس ) على كلمة ( الأموال ) ، لأنَّ الأنفس أغلى من الأموال ، وهي التي ستنعم بالجِنَّة الموعود بها في هذه الصَّفقة الرَّابحة بين الله وعباده ، التي وردت بلفظ ﴿ اشترى ﴾ ، والإنسان في البيع والشراء يحرص على الأفضل والأغلى والأربح ، فإذا جاد الإنسان بنفسه ، ولم يضن بها في سبيل الله ، استحق أن يفوز بسلعة الله الغالية وهي الجنَّة .

٣- ( الفاء ) تفيد التَّرتيب مع التَّعقيب : ﴿ وَجاءَ إِخوةُ يُوسف فَدَخَلُوا عليهِ فعرفهم وهم له منكرون ﴾ [ يوسف : ٥٨/١٢ ] ، ( فالفاء ) هنا تشعرنا أنه لا حارس ولا حاجب على باب يوسف ، فقد دخلوا عليه فور وصولهم ، وعرفهم فور دخولهم ، كلَّ ذلك من مجرَّد إيراد حرف ( الفاء ) .

(ثم ) تفيد الترتبب مع التراخي ، أي مع امتداد الزّمن : ﴿ يِاأَيُّهَا النَّاسِ إِن كُنتم فِي رِيبٍ مِنَ البعثِ فإنّا خلقناكم من ترابِ ثمّ من تُطْفة ثمّ من عَلَقة ثمّ من مُضْغة مُختَلقة وغير مُخَلَقة ﴾ [الحج : ٢٢/٥] ، فبين مرحلة النَّطفة والعلقة أربعون يوماً ، وبين مرحلة العلقة والمعلقة والمضغة أربعون يوماً ، (ثمّ ) دَلّت على هنذا ( الترتيب ) مع هنذا ( الترتيب ) مع هنذا ( الترتيب ) مع هنذا

٤ ـ ﴿ وَلا تَخْسَاطُمِنِي فِي أَلَسَدْينَ ظَلَمُ وَا إِنَّهُم مُغْرَقُونَ ﴾ [ هود : ٢٧/١١ ، والمؤمنون : ٢٧/٢٢ ] .

قال الكوفيسُون : إن حرف الجر ( في ) تضَّن معنى ( البـاء ) ، والمراد لا تخـاطبني بحديث الَّـذين ظلموا لأنَّتي قضيت فيهم بحكمي عليهم أن أهلكهم فـأغرقهم جزاء لكفرهم وعنادهم .

وقدال البصريون : إنَّ فعل تخداطبني قد نضَّ معنى تراجعني ، وفعدل راجع يتطلب حرف الجر ( في ) ، والمراد : ولا تراجعني في الدين ظاموا ، فتطلب منّي العفو عنهم ، ولمو كان ولدك منهم ، فقد حقَّ القول عليهم أن يغرقوا لإصرارهم على الكفر والطّغيان .

٥ - ﴿ إِنَّ الأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافَوْراً عَيْناً يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ
 يُفَجِّرُونَها تَفْجِيراً ﴾ [الإنسان: ٢٨/٥] . وفي [المطفئين: ٢٨/٨٢] : ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا الْمُقَرِّبُونَ ﴾ .

﴿ عَيْنَا يَشْرِبَ بِهَا ﴾ ، فعل يشرب يتضنَّ هنا يرتوي ويلتذ ، وهذه الأفسال تتطلُّب حرف الجر ( الباء ) ، فأخذت ما يناسبها ، والمراد يشربون مرتوين وملتذَّين بها ، فليس للقصود مجرَّد الشَّرِب ، بل المقصود التَّلذُذ والارتواء دون أذى أو إرهاق .

٦ ـ ﴿ يَهَبُ لَمْ يَشَاءَ إِنَاثَاً وَيَهِبَ لَمْ يَشَاءَ الذُّكُورَ ﴾ [الشُّورَى: ٢٧٤٢ ] .

كلمة إناث قبل كلمة الدُّكور جبراً لخاطر الإناث ، وليحبِّب الوالدين بهن .

وقدَّم الإناث على الذَّكور ، لأنَّ العرب كانوا يستاؤون من الإناث ، وجاء الإسلام لينقذ الأنثى من هذا الموقف غير السَّليم ، فقدَّم الإنـاث على الـذَّكور ، فلاتشـاؤم بهن ، إنَّهن هبة الله ، لقد قدَّم الإناث في مجتمع كان يكره الإناث .

٧ - ﴿ إِنْ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنا اللهُ ثُمُ استَقَامُوا تَتَنَزَّلَ عَلَيهِمُ الملائِكَةُ أَلا تَخَافُوا
 وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجِنَّةِ الَّتِي كُنْتُم تُوعَدُون ﴾ [انصلت: ٢٠/٤١].

( تَتَنَزَّلُ ) لا تَنْزِل ، إن تشديد الزَّاي يبدل على أنَّ الملائكة تنزل على الوَّمنين مرّة . بعد مرّة .

وفي سورة [الحج: ٢٧٢٢] : ﴿ وليـوفـوا نـذورهم وليَطِّـوَفُـوا بِـالبيتِ العتيـق ﴾ ، وليَطَّوَفُوا ، لا يَطُوفُوا ، فالتَّشديد في ( وليطُّوفوا ) يفيد أن المراد أكثر من شوط .

وفي سورة [المائدة : ٧٥] : ﴿ وَإِن كُنْتُم جَنَباً فَسَاطَهُرُوا ﴾ ، والتُشديد في ( فَاطُهُرُوا ) دليل المبالغة في التَّطهُر .

٨ ـ وفي سورة ( النُّوبـة : ٧٧٨ ] ، بحقُّ للنسافقين : ﴿ لُو خَرْجُـوا فَيْكُم مَا زَادُوكُم إِلاَّ

خبالاً ﴾ ، لو خرجوا فيكم ، لا خرجوا معكم ، لأن (معكم ) هذا تفيد التكريم بهذه المعيّنة ، بينا المراد هذا أنهم مندسّون مذافقون ، فجاء النّص ﴿ لو خرجوا فيكم ﴾ ، فأعطت (فيكم ) المعنى المراد والمناسب للمنافقين .

٩ ﴿ وَإِن طَائَفَتَانِ مِنَ لَلُوْمَنِينِ اقْتَتَلُوا فَأَصْلُحُوا بِينِها ﴾ [الحجرات: ٩/٤١].
 طَائَفَتَان : مثنى ، اقتتلوا : جمع ، بينها : مثنى ، فلم يرد ( اقتتلتا ) لتبقى الآية
 كُلُها مثنى ، لماذا ؟

عند التحسام الطَّسائفتين تصبحسا (جمعاً) من الأفراد المتقماتلين ، فجساءت ( اقتتلوا ) ، فإذا مالوا إلى الصُّلح وكفُّوا أيديهم ، عادوا طائفتَيْن ( مثنى ) .

١٠ - ﴿ وَلا تَبْخَسُوا النَّسَاسَ أَشْيَسَاءَهُم ﴾ [ الأعراف : ٨٥/١ ، وهمود : ٨٥/١ ، النَّعراء : ١٠٨٢/٢٦] . ( أشيباءهم ) ، لاحقوقهم ، لأن حقوقهم تشمل النَّباحية المباذيّة ، بينما ( أشياءهم ) تشمل النَّاحيتَيْن الماذيّة وللعنويّة معاً .

١١ ـ تقول قاعدة في اللُّغة العربيّة : كلُّ صفة اختصّت بها للرأة تـذكّر ولا تؤنث ،
 لذلك تقول : هذه امرأة حامل ، مُرْضع ، حائض ، تَيّب ..

بينا في سورة [ الحج : ٢/٢٢ ] : ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مَرْضِعَةٍ عَمَّا أَرضعت ﴾ ، لاكلُّ مرضع ، لم يُرد هنا الصِّفة ، إنَّا أراد ( الفعل ) ، أي المرأة التي تُديها في فم طفلها التي تحنو عليه في حجرها ، هذه تذهل عن طفلها عند زلزلة السَّاعة .

( فيها ) ، لا ( منها ) ، لأنَّ منها تعني تآكلها وتقصها ، وبـالتَّـالي نهـايتهـا ، أمـا ( فيها ) فتعني من تثميرها ، ومن ريعها وأرباحها .

الإعجاز اللُّغوي فيه الكثير الكثير ، نكتفي بما سبق ، لننتقل إلى إعجاز من نوع

آخر ، ولكننا نذكّر بآيتين كريمتين : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مَثْلِهِ ﴾ [ يونس : ٢٨/١٠ ] ، وفي [ الطُور : ٢٢/٥٢ و ٢٤ ] : ﴿ أَمْ يَقُولُـونَ تَقَوّلُـهُ بَـلَ لاَ يُـوْمُنُسُون ، فَلِيأْتُوا بحديثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِين ﴾ .

لقد سكت العرب عن المعارضة ، وقد صكَّ التَّحدي أمماعهم بإلحاح وشدَّة .

إنَّ القوم قد أدركوا مفارقة نظم القرآن الكريم لما أَلِفُوه من وجوه نظمهم في بلاغاتهم ، وأحسُّوا بعجزهم التّام عن الإتيان بمثله ، أو بسورة واحدة من مثله ، فسكتوا إيثاراً للسَّلامة :

﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا ـ وَلَن تَفْعَلُوا ـ فَاتَّقَدُوا النَّارَ الَّتِي وقدودها النَّاسُ والحجارة ﴾ [البقرة : ٢٤/٢].

#### الإعجاز العددي:

لقد نزل القرآن الكريم منجًا ، آيات تتلوها آيات على مدى ثلاث وعشرين سنة ، فلم يكن بين يدي رسول الله على كاملاً مع بدء البعشة ، ليقوم على أمّيته ، بترتيب بعض الكلمات ، لتكون إعجازاً عددياً في قادمات القرون .

#### من الإعجاز العددي :

كلمة الدُّنيا في القرآن الكريم وردت ١١٥ مرَّة ، وبـالرَّق ذاتـه وردت كلمـة الآخرة ١١٥ مرَّة أيضًا .

الملائكة ورد لفظها ٨٨ مرَّة ، وكذلك لفظ شياطين ٨٨ مرَّة .

الحياة ومشتقاتها ١٤٥ مرَّة ، وكذلك للوت ومشتقاته ١٤٥ مرَّة .

الجِنَّة وورد ذكرها ٧٧ مرَّة ، والنَّار ٧٧ مرَّة .

الحرُّ ٤ مرات ، والبرد ٤ مرات .

كلمة ( يوم ) مفردة : ٣٦٥ مرّة بعدد أيَّام السُّنة السُّمسيّة .

وكلمة (شهر): ١٢ مرّة بعدد أشهر السُّنة .

ولفظ ( يوم ) مثنى ومجموع : ٣٠ مرَّة بعدد أيام الشَّهر .

ولفظ ( ساعة ) مسبوقة بحرف : ٢٤ مرّة بعدد ساعات اليوم .

كلمة ( المرأة ) مفردة ٢٤ مرّة ، وكذلك ( الرَّجل ) مفردة ٢٤ مرّة .

أُمِّ أُو أُقيوا مَقترنة بالصلاة ١٧ مرَّة ، وهي عدد الرَّكعات اليوميَّة المفروضة على كلِّ

مسلم.

أولوا العزم من الرَّسل خمسة هم : نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلوات الله وسلامه عليهم ، وكلمة ( عزم ) وردت في كتاب الله الجيد خمس مرَّات ، بعدد الأنبياء أولي العزم .

ومن الإعجاز العددي التَّناسق العددي في ذكر أسماء أعضاء الإنسان وحواسه :

للإنسان جبهة واحدة ، وردت ( جباههم ) مرّة واحدة في القرآن الكريم ، [ التوبة : ٢٥/٦ ] .

ولـلإنسـان ( فم ) واحمد ، وردت كلمـة ( فـاه ) مفردة واحـدة فقـط في [ الرّعـد : ١٤/١٢ ] .

والنَّعاس ورد مرتين : [الأنفال: ١١/٨] ، و [آل عران: ١٥٤/٣] ، بعدد العينَيْن ، والنَّعاس ورد مرتين : [الأنفال: ١١/٨] ، و (عينان ) مثنَّاة وردت مرتين فقاط بعدد العينين ، وذلك في [الرحن: ٥٠/٥٥] ، و كذلك (الدَّمع) ورد مرتين فقاط وذلك في [المائدة: ٥٣/٥] ، و النَّربة: ٢١/٩] ، بتطابق مع العينَيْن والنَّعاس .

الدّماغ ورد مرّة واحدة [ الأنبياء : ١٨/٢١ ] : ﴿ بِل نَسَدُفُ بِسَالِمَ عَلَى البِسَاطِيلِ فَيدَمَغُه فِإذَا هو زاهق ﴾ .

اللحية ورد ذكرها مرّة واحدة [طه: ١٤٨٠] : ﴿ قَالَ يَاابِنَ أُم لَا تَأْخَذُ بَلَحِيثِي وَلَا بِرَأْسِي ﴾ .

البلع ( البلعوم ) ورد مرَّة واحدة [ مود: ١١/١١ ] : ﴿ وَقِيلَ يَـاأَرَضَ ابلهي مَـاءَكِ وَيَاسَمَاءُ أَقَلْعَى ﴾ .

( الشَّفتان ) ، وردت مرَّة وأحدة مثنسله كا هي في الإنسبان : ﴿ أَلَمْ نَجْمَلُ لَــهُ عَينِينَ ، ولساناً وشَفتين ﴾ [ البلد ١٩/١٠] .

الجِيد (رقبة الإنسان )، ورد ذكره مرّة وأحدة [السد: ١١١/٥] : ﴿ فِي جِيدِهـا حَبْلٌ مِن مَسَدٍ ﴾ ، وللإنسان جيد (رقبة ) واحدة .

وللإنسان ( عَضَدان ) ، وكلمة عضد وردت مرّتين [الكهف: ١/١٨ ] ، و [القصص: ٢٥/٢٨ ] .

و (كفَّاةً ) وردت مرتين مثنًاه [الرعد:١٤/١٣] ، و [الكيف: ٤٢/١٨] ، فو كباسط كفيه كه ، فو يقلب كفيه كه ، وللإنسان كفّان ليس غير ، تطابق عجيب ، أن ترد (كفَّاه ) مرتين ومثنًاة .

وللإنسان ( قبضتان ) ، وكلمة قبضة وردت مرَّتين [ طه : ١٧٢٠ ] ، و [النُّور : ١٧٢٠ ] .

ولـلإنسـان ( بَـدَنُ ) واحـد ، وكلمـة بَـدَن وردت مرَّة واحـدة في القرآن الكريم : ﴿ فَالْيُومِ نَنْجِيكَ بَبِدَنْكُ لَتْكُونَ لَمْنْ خَلَقْكُ آية ﴾ [ يونس : ١٢/١٠ ] .

ونوع آخر من الإعجاز العددي :

في مطلع سورة الرُّعد : ا أن م ر ، وبالحصاء هذه الحروف في سورة الرعد نجد أن :

أ وردت ٦٢٥ مرَّة .

**ثُمُّ لُ ورِدت ٤٧٩ مرَّة** .

ثُمُّ م وردت ٢٤٠ مرَّة .

ثُمُّ ر وردت ١٣٥ مرَّة ، ترتيب تنازلي كا ورد في مطلع السُّورة الكريمة .

وفي سورة البقرة : ال م ، وياحصاء هذه الحروف في السُّورة للذكورة نجد أيضاً ن :

أ وردت ٤٥٩٢ مرَّة ..

ثُمُّ لُ وردت ٣٢٠٤ مرَّة .

ثم م وردت ٢١٩٥ مرّة ، ترتيب تنسازلي ، ونجسد هسذا أيضساً في آل عمران ، والعنكبوت ، والرُّوم .

القرآن الكريم ، معجزة خالدة باقية ، تشهد بمصدره الإلهي ، لقد طلب العرب المعجزات الخارقة ، والآيات المخالفة لقوانين الطبيعة : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أَنْزِلَ عَلَيْهِ آياتٌ المعجزات الخارقة ، والآيات المخالفة لقوانين الطبيعة : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا أَنْزِلَ عَلَيْهِ آياتٌ مِن رَبّه قُلْ إِنّا اللّياتُ عِنْدَ اللهِ وَإِنّا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ، أَوَ لَمْ يَكُفهم أَنّا أَنْزَلْنَا عَليكَ مِن رَبّه قُلْ إِنّا اللّياتُ عِنْدَ اللهِ وَإِنّا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ، أَوَ لَمْ يَكُفهم أَنّا أَنْزَلْنَا عَليكَ الرّحْمَة وَذِكرى لِقَوم يُدُومِنُون ﴾ [العنكبون : ٢٩٠٥ و ١٥] .

طلبوا للعجزات ، فكان ردُّ القرآن الكريم : ﴿ أَوَلَمْ يَكَفِهِم أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيكَ الكِتَابَ يُتُلُ عليهم ﴾ .

# اللَّقَاءُ السَّادِسُ : ثُنَّ السَّادِسُ :

سنتابع في لقائنا اليوم الحديث عن إعجاز القرآن الكريم ، ونمهد بالسَّالي : ليس الهدف من الحوار الانتصار والفوز ، أو إدانة الآخر ، بل الهدف هو البحث عن الحقيقة ، فالحكمة ضالة للؤمن أينا وجدها التقطها ، والتَّعرُّف على ماعند الآخر عوضوعيَّة ، دون تعصُّب ، وبلامواقف مسبقة ، وخلفيَّة حاقدة .

إنَّ مصادرة رأي الآخرين مرفوضة في عقيدتنا ، وندع الزَّهرات كلَّها تتفتَّح ، وندع كلَّ الشَّرائع تطرح ماعندها ، ولكن بمنطبق وعقبل وعلم ، فبلاعقيدة سليبة بغوامض وأسرار وخرافات ، ولانهج صحيح بلاتحكيم عقل ، أو بخوف من الحوار .

وقبل البدء بـالإعجـاز العلمي في القرآن الكريم ، أذكر لسيـادتـك أن الشُّيخ أحــد

ديدات طلب من البابا عقد حوار بينها في بث مباشر ، وبعد تكرار الطّلب وافق البابا جون بول الثّاني على جلسة سِرّيّة في مكتبه .

وسبب طلب هذا الحوار مع البابا ، ما نشرته صحيفة الغارديان يوم ٢٩ حزيران ( يونيو ) ١٩٨٣ م ومفادها أن الفاتيكان شكّلت لجنة عليه دينية برئاسة البابا لرد اعتبار ( غاليلو ) ، وتصحيح موقف الكنيسة بشأن مضى عليه خميئة سنة ، واعتذرت الفاتيكان ، وصدر تقرير اللّجنة يقول : ( غاليلو ) كان على صواب حينا قال : الأرض هي ألتي تدور حول الشّس ، لا العكس ، والكنيسة كانت على خطاً عندما رفضت هذه الحقيقة العليّة ، وأجبرته على التراجع ، وإلا أعدمته .

وعلَّق ديدات على قرار اللَّجنة قائلاً: هذه حسنة ، ولكن هناك ماهو أكبر من هذا الأمر ، إن رجلاً اسمه محمد ، له أتباع تجاوزوا للليار مسلم ، لعلم خطئون في موقفكم منه ، تعالوا إلى حوار بيننا وبينكم لنتعرَّف على الحقيقة ، والسُّؤال الوحيد الذي سأطرحه : القرآن أم الإنجيل الذي بين أيدينا كتاب الله المُنزَل ؟!

وسأقدَّم لك ياسيَّد روديغر صورة عن هذا الخبر كا أوردته صحيفة ( المسلون ) مدعًا بصور الوثائق المتبادلة بين البابا وديدات .

#### الإعجاز العلمي:

١ - في سورة 1 بس ، ٢٨٨٦ ] : ﴿ وَالشَّمسُ تَجْرِي لِمَسْتَقَرِّ لَمَا ذَلْكَ تَشْدِيرُ العَزينِ العَزينِ العَليم ﴾ ، آية (علميَّة) ، ما فيها من صلب عقيدة المسلم ، يتعبَّد بها بصلواته ، وهي حقيقة علميَّة ، فالشمس تجري نحو نجم عملاق ، اسمه (ممسك الأعنَة) بسرعة ثلاثين كيلومتراً في الثَّانية الواحدة ، مصحوبة بكواكبها ، وأقار كواكبها .

٢ ـ وفي سورة ( النور : ٤٠/٢٤ ) : ﴿ أو كظلماتٍ في بَحْرٍ لُجِّيِّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِن فَوقِهِ مَوْجٌ مِن فَوقِهِ مَنْ فَوْقِهِ سَحَابً طُلُماتٌ بَعْضُها فوق بعضٍ إذا أُخْرَجَ يَمَنهُ لَم يَكَدُ يراها ومن لم يَجْعَل الله لَه نُوراً فما لَه من نور ﴾ .

إِنَّ المركبة الفضائيَّة المشتركة ( السَّوفييتيَّة ـ الأمريكيَّة ) اكتشفت أن أمواجاً هائلة في قاع الحيطات حيث الظَّلام الدَّامس ، وكانت أبحاث هذه المركبة وتقديم النَّتائج بربًاسة الدكتور فاروق الباز .

ظلمات في قماع بحر عميق تتردُّد أمواجمه ، من فوقمه موج على السطح ، من فوقمه سحاب ..

٣ ـ في سورة [ الحج : ٢٧/٢٢ ] ﴿ وَأَنَّن فِي النَّـاسِ فِي الحَجِّ يَـاتُوكَ رِجَـالاً وَعَلَى كُـلَّ ضَامِرٍ يأتينَ من كُلٌّ فَجُّ عَميقِ ﴾ .

أُوُّلاً : كلمة (عيق ) لم ترد في القرآن الكريم إلاَّ مرَّة واحمدة ، في همذه الآيمة فقط.

ثانياً : كان من الممكن أن يكون بدلاً منها كلمة ( بعيـد ) ، فلمـاذا اختيــار كلمــة ( عميق ) الّتي لم ترد في القرآن الكريم إلا هنا ؟

العُمْقُ والعَمق : البعد إلى أسفل ، كا في ( اللّسان : عمق ) فأينا اتَّجه الإنسان في أسفاره على سطح الأرض ، رسم قوساً في مسيره ، هو انحناءة الكرة الأرضيَّة ، لذلك كان اختيار كلمة ( عميق ) التي تفي بالحقيقة العلميَّة ، ونعني بها كرويَّة الأرض .

٤ ـ كلًا ورد لفظ ( القمر ) ذكر من بعده أنه ( نور ) ، أمَّا إذا ذكرت ( الشَّبس ) ذكر من بعده أنه السّب المسر فيهن نُوراً وَجَعَلَ الشّبس ذكر من بعدها أنها ( سراج ) ، مثل : ﴿ وَجَعَلَ القمر فيهن نُوراً وَجَعَلَ الشّبس براجاً ﴾ [ نوح : ١٧٧١ ] ، وهذه حقيقة علميَّة ، القمر عاكس لنور الشبس ، أمَّا التَّبس فهي متوقّدة بذاتها ، كالسّراج ، ومعلوم أن هذا التّوقّد ترافقه حرارة ، دقّة علميّة : القمر نور ، والتَّبس سراج .

وفي [الذّلريات : ١٥/١١] : ﴿ وَالسَّمَاءَ بَتَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ ، وهمذه حقيقة علمية أيضاً ، الكون يتمدّد ، ويتوسّع كا هو معلوم في علم الفلك .

آ ـ وفي سورة [الأنبياء : ٢٠/٢١] : ﴿ أُولَمْ يَرَ اللَّذِينَ كَفَرُ وَا أُنَّ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ
 كانتا رَثْقاً فَفَتَقْنَاهُمَا ﴾ . الرَّثْقُ في إ اللّسان إضد الفَثْق ، الرَّثُقُ : إلحام والتآم ، والفتق : فَتَقَه بِفَثْقُه ويَفْتِقْه فَتَفَا : شقَه .

إِنْ كُواكِبِ الْجِمْوعَةِ الشِّمسِيَّةِ كَانْتُ مَلْتَحْمَةً مَلَتَلَةً ، ثُمَّ انفتق بعضها من بعض ، ثمَّ تَرْدِت .

٧ ـ ﴿ يكورُ اللّبِلَ على النّهارِ ويكورُ النّهارَ على اللّبِلِ ﴾ [المزمل: ٧٣٠].
 والتكوير لغسة : لفّ شيء على آخر بشكل مستسدير ، وهي استسدارة الكرة الكرة الأرضيّة .

٨. ﴿ وَمِن كُلِّ شِيءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْنِ لعلكُم تذكّرون ﴾ [الفاريات: ١١/٥١].
 ﴿ من كُلِّ شِيءٍ﴾ : إنسان ، وحيوان ، ونسات ، وجماد أيضاً ، ففي ذرّات كلَّ عنصر موجب وسالب ، مثل :

الهيليوم ٣ بروتون + ( موجب ) ، و ٢ بروتون - ( سالب ) الكربون ٦ بروتون - ( سالب ) الكربون ٦ بروتون ٦ بروتون - و ١٣ بروتون - وأثقل للعادن اليورانيوم ٩٢ بروتون + ، و ٩٣ بروتون - وفي قلب الذّرة ( نيوترونات ) ، وفيها ( نظير ) النيوترون أيضاً .

٩ ـ وضرب القرآن الكريم مثالاً عن الوهن الذي هو الضّعف ببيت العنكبوت لا في خيطه ، لأن خيط العنكبوت أقوى من خيط مثيل له من الحديد ، يماثله من حيث الطمول والقُطر ، الضّعف ( الموهن ) في بيت العنكبوت ، حيث لا تعيش الأنتى مع الذكر ، وفي موسم التَّزاوج لو أدركته بعد التلقيح لقتلته وأكلته ، وبعد خروج الأولاد من بيوضها ، لو لم يهربوا لقتلتهم .

إن الوهن في البيت ، لا في الخيط .

١٠ ـ وكما هو معروف أن النّبيّ عاش في بيئة صحراويّة ، ولم يركب البحر مطلقاً ،
 وقومه ( قريش ) لم يتّجروا في البحر ، لقد كانت تجارتهم برّاً إلى الشّام وإلى الين .

وإن أثر البيئة في الإنسان .. في كلامه ، في كتب .. لا يُنكر مطلقاً في عالم الأدب ، فشكسير لم يصف البيئة العربيّة : أطلال ، صحراء ، نجوم ، قر .. ولبيد لم يصف البيئة البريطانية : ثلوج ، ضباب ، غابات ..

بعد هذا نقول : كلمة البحر ( معرَّفة ) وردت في القرآن الكريم ٣٣ مرَّة .

وكلمة البر ( معرَّفة ) وردت في القرآن الكريم ١٢ مرَّة يضاف إليها كلمة ( يبسأ ) التي قابلت البحر في سورة طه ، ولم تتكرَّر ( يبساً ) في القرآن الكريم .

الأرض إما مياه ، وإما بر ( يابسة ) ولا ثالث لمها .

البحر ٣٢ + البر ١٣ = ٤٥ .

الـ ٤٥ هي ١٠٠٪.

البحر ۲۲ ماذا يشكل من الجموع =  $\frac{YY \times \cdot \cdot \cdot \cdot}{10}$  = (11,111) ( بحار ) .

اله ٤٥ هي ١٠٠٪ .

البر ١٣ ماذا يشكل من المجموع =  $\frac{11 \times 17}{50}$  = ٨٨٨٨٪ ( البر = اليابسة ) .

وهي النّسبة الّي ندرسها لطلابنا في مدارسنا : ٧١,١١١٪ بحار ، و ٢٨,٨٨٨٪ يابسة .

إنَّه إعجاز علمي جغرافي .

١١ - في كل سور القرآن الكريم ، قبل وبعد سورة يوسف ، إذا ذكر حاكم مصر ، يذكر ( فرعون ) ، مع أن قصة يوسف عليه يذكر ( فرعون ) ، مع أن قصة يوسف عليه السلام جرت أحداثها في مصر ، ومع ذلك جاء في سورة يوسف حاكم مصر باسم ( لللك ) :

﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ إِنِّي أَرَى سَنْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانٍ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجافَ ﴾ [الآية ١٠]. ﴿ وقال المَلِكُ اتْتَوَنِي بِسِهِ ﴾ [الآية ٥٠]، و ﴿ وَقَال المَلِكُ اتْتُونِي بِـه اسْتَخْلِصْـةُ لِنفسي ﴾ [الآية ٢٠]، فَمَا السَّرُ فِي هذا ؟ لنفسي ﴾ [الآية ٢٠]، فَمَا السَّرُ فِي هذا ؟

بقي هذا السَّرُ المعجز حتَّى تمكن (شامبليون) سنة ١٨٢٢م من قراءة الكتابة الهيروغلوفيَّة ، فاطَّلعنا على تاريخ مصر مفصلاً ، فعلمنا أن يوسف عليه السَّلام لم يكن في شالي مصر ( منطقة السَّلتا ) في كنف الفراعنة السَّدين انحسر حكمهم إلى الجنوب ( منطقة الصَّعيد ) ، بل كان في كنف ( الملوك ) الهيكسوس وخدمتهم ، فجاءت دقَّة العبارة معجزة تاريخية ، ( ملك ) لا ( فرعون ) .

١٢ ـ الإعجاز العلمي كثير كثير ، أخته بهذه الآيات المباركات :

- ـ ﴿ يَجْعَلْ صِدْرَهُ ضِيَّقاً حَرَجاً كَأَنَّها يَصَّعَّدُ فِي السَّمَاءِ ﴾ [ الأنمام : ١٢٥/١ ] .
- ﴿ وَتَرى الجِبالَ تَحْسَبُها جامدة وهي تَمُرٌ مرَّ السَّحاب ﴾ [ النَّمل: ٨٨٠٢٧ ] .
  - ﴿ يُغشي اللَّيلَ النَّهارَ يَطلُّلُهُ حَتْمِتًا ﴾ [الأعراف=١٤٨].
  - ﴿ أَوَ لَم يَرَوُّا أَنَّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنْقُصُها مِنْ أَطرافِها ﴾ [الرُّعد: ١/١٣] .
    - ﴿ وَكُلَّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [ يس : ١٠/١٦ أ . .

ففي الآية الأولى ﴿ يَصَّعْدُ ﴾ في طبقات الجوّ ، يضيق صدره بسبب نقص كيات الهواء في الطبقات العليا ، ثم تلاشيها ، وفي الآية الثانية : الجبال تمرّ كا يمر السَّحاب ، دلالة على حركة الأرض ، والآية الثالثة : سرعة دوران الأرض حول نفسها ، ٢٣٣٣ كيلومترا في السَّاعة الواحدة ، والآية الرَّابعة : التَّعرية ، حركة مسترة بطيئة ، والآية الرَّابعة الخامسة : الثمس والقمر والكواكب كلها سابحة في أفلاكها في هذا الكون الرَّحب الفسيح ..

الإعجاز الغيبي:

١ ... من أوائل السور المنزلة في مكّة المكرّمة ﴿ تَبّتْ يَدَا أَبِي لَهَبِ وتَبّ ، ما أَغنى عَبْدُ مَالَة ومَا كَسَب ، سَيْصْلَى نارا ذات لَهب .. ﴾ ، سمع أبو لهب ( عبد العزّى بن عبد المطلب ) السورة ، وعاش بعد ساعه إياها عشر سنوات ، لوقال : لا إله إلا الله محمد رسول الله ، نفاقاً ورياءً بلسانه دون قلبه ، لشكّك بالوحي وأبطله ، فالوحي لا يخطئ ولمو مرة واحدة ، إنّه معصوم عن الخطأ ، ويشكل مطلق ، فلو وقف أبو لهب في الحرم ، وقال : ياقريش ، مسلمها ووثنيها ، يقول محمد هذا القرآن الذي يتلوه علينا وحيّ من عند ربّه ، وهو يقول أيضاً من قال لا إله إلا الله محمد رسول الله دخل الجنّة ، اشهدوا علي قولي : لا إله إلا الله محمد رسول الله محمد رسول الله هنا أبو لهب !!

لو كان القرآن من عند محمد بن عبد الله ، لما قمال أمراً غيبيماً لا يدري ما سيكون شأنه في قادمات الأيّام ، إنه من عند الله قطعاً ، وهو علام الغيوب ، لقد علم أن أبا لهب لن يقول الشّهادة ولو رياءً ونفاقاً وكذباً ، ولن يحرج الدّعوة ورسول الله أبداً .

٢ ـ منذ الأيام الأولى للإسلام والمسلمين ، كانوا متعاطفين مع أهل الكتاب ، مثلما كان المشركون متعاطفين مع عبدة النّار ، لذلك فرح المشركون القرشيون بانتصار الفرس وهزيمة الرّوم ، وساء ذلك المسلمين ، وحينما أظهر المشركون شاتتهم ، نزلت بدايات سورة الرّوم ، لاحظ ياسيّد روديغر هذا التكريم لكم ، سورة باسم الرّوم اللّذين كانوا عِثْلُون أوربة كلّها آنذاك ، جاء في مطلعها : ﴿ غَلِبَتِ الرُّوم ، في أَدْنى الأرضِ وَهُم مِن بَعْدِ غَلَبِهم سَيَغْلِبُونَ ، في بضْع سِنِينَ للهِ الأَمْرُ مِن قَبْلٌ وَمِن بَعْدٌ وَيَوْمَدُ لِي يَفْحُ العزيزُ الرَّحيم ﴾ [من الآية ٢ وحق ٥] .

في هذه الآيات دلالة عظيمة لفتح القلوب لدراسة هذه العقيدة ، الَّتي واكبت الأحداث ، فلا انزواء ولا قوقعمة ، والَّتي بشّرت بنصر قريب للرُّوم في بضع سنين ،

والبضع من ثلاث إلى تسع ، وسيكون النّصر ﴿ في أدنى الأرض ﴾ ، و (أدنى ) لغة : أقرب ، وأخفض أيضاً كا في [ اللّسان ] ، وتحقق المعنيان ، أقرب إلى الحجاز وأخفض ، في أرض فلسطين ، أقرب ما يكون لمهد الدّعوة الإسلامية ( الحجاز ) ، واخفض بقعة على سطح الأرض ( البحر الميّت ـ ٣٩٤م ) .

٣ ـ في [ آل عران : ١٢/٢ ] : ﴿ قُل للَّذينَ كَفروا سَتُغْلَبُون .. ﴾ ، وقد غُلبُوا .

٤ - وفي [ الأنفال : ٧/٨ ] : ﴿ وَإِذْ يَعِدْكُمُ اللهُ إِحدى الطَّائفتين أَنَّهَا لَكُم .. ﴾ ، وَعُدُ عجيب بالنَّصر في بدر الكبرى ، والمسلمون قِلَّة من حيث العدد ، وما خرجوا لقتال ، ومع ذلك ذكر النَّصر قبل المعركة ، وكان كما أخبر رسول الله ، وقد نَسَب الوعد إلى الله تعالى .

٥ - ﴿ وَإِنْ كُنتُم فِي رَيْبِ مُمّا نَزّلنا عَلَى عَبْدِنا فَاتوا بِسُورَة مِن مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهداء كُم من دُونِ الله إِن كُنتُم صَادِقِين ، فَإِن لم تَفْعَلُوا . وَلَنْ تَفْعَلُوا . فَانَّقُوا النَّارَ الّي وَقُدودُها النَّاسِ والحجارَة أُعددَت لِلكافِرين ﴾ ، [البقرة: ٢٣/٢ و ٢٢] ، ولن تفيد الاستراريّة في المستقبل ﴿ وَلَن تَفْعلُوا ﴾ ، فما فعلوا في الأمس ، ولن يفعلوا السوم وغداً .

آ . وفي سورة [الفمر: ٤٥/٥٤] ، وهي من السُّور المكيَّة : ﴿ سَيَهُزَمُ الجَمْعُ وَيُولُونَ السُّور المكيَّة : ﴿ سَيَهُزَمُ الجَمْعُ وَيُولُونَ اللَّبَرَ ﴾ ، على الرَّغُ من الاضطهاد والتَّعذيب والتُهجير في الفترة المكيَّة ، جاءت هذه البُشرى ، وقد كانت محققة في بدر الكبرى .

٧ ــ ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلِنا الذَّكرَ وإِنَّا لَـهُ لَحَـافظُونَ ﴾ ، [الحجر، ١/١٥] ، وهو محفوظ
 من التَّحريف والزّيادة والنّقصان ..

٨ ـ ﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذَكرُ للعَالَمينَ ، وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ [ ص : ٨٧/٢٨ و ٨٨ ] ،
 وسورة [ ص ] مكينة ، وما هي إلا سنوات حتى صار للإسلام نبؤه العظيم في العالم ،
 وهو اليوم شاغل العالم من اليابان حتى الولايات المتحدة ،

٩ ــ ﴿ وَإِن خَفْتُم عَيْلَةً فَسَوفَ يُغنيكُمُ اللهُ من فَضْلِهِ ﴾ [التّوبة : ٢٨٩] ، وقمد أغناهم .

١٠ ـ وأخيراً في [ النساء : ١٠٧٥ ] في معرض الحسديث عن السبّد للسيد عليسه السّلام : ﴿ .. وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبّه لَهُم ﴾ ، وفي نهاية الآيسة ذاتها : ﴿ وَمَا قَتَلُوهُ وَلَأَنَاجِيلَ القبطيَّةُ لَلْكَتَشْفَةُ فِي ( نجع حَّادي ) تذكر بوضوح أنَّ للسيح لم يُصْلَب ، وإنَّا صُلِبَ شبيه له ، وهذه الأناجيل غيَّرت تاريخ السّنوات الأولى للمسيحيَّة . لأن بعضها كإنجيل توماس مثلاً يرجع إلى منتصف القرن الميلادي الأولى ، أي أنه يسبق أول الأناجيل المعروفة بعشر سنوات على الأقل .

جاء في أحد هذه الأناجيل الكتشفة ، وهو إنجيل بطرس ، كا قدّمته منظمة البونسكو ١٩٧٠م ، وكا قدّمته لجنة تكوّنت في الولايات المتحدة لترجمة النّصوص تحت رعاية ( جيس روينسون ) عالم الدّراسات اللهوتيّة الأمريكي ، وثمّ الانتهاء من التّرجمة الإنكليزيّة عام ١٩٧٥م ، ثمّ تُرجمت بعد ذلك إلى الفرنسيّة والألمانية ، جاء في أحد هذه الأناجيل حرفيا ( وهو إنجيل بطرس ) : « يقول الخلّص : إنّ الذي رأيته سعيدا ويضحك هو يسوع الحيّ ، لكن مَنْ يدخلون للسامير في يديه وقدميه فهو البديل ، ويضحك هو يسوع الحيّ ، لكن مَنْ يدخلون للسامير في يديه وقدميه فهو البديل ، فقد وضعوا العار على الشبيه ، انظر إليه ، وإنظر لي » .

كا جماء في كتساب آخر يُسمى (كتساب سيت الأكبر): «كان شخص أخر هـو اللّـذي شرب المرارة والحَلل ، لم أكن أنسا ، كان آخر ، سيون هو اللّـذي حمـل الصليب على كتفه ، كان آخر هو الّذي وضعوا تاج الشّوك على رأسه ، وكنت أنسا في العلاء أضحـك لجملهم » ، [ المجلّـة العـدد ٧١٢ ، الجمعـة ٢ تشرين الأول ( أكتـوبر ) ١٩٩٣م ، ص ٥٥ ومابعدها ] .

**\$** \$

## الإعجاز التّشريمي :

ونعني به النّظرة للتناسقة المنسجمة للكون والحياة والإنسان ، في القرآن الكريم ، ناهيك عن التّشريع للعجز في الفرائض ، وفي المعاملات ، وفي بنساء الفرد والأسرة والمجتمع ، وفي العلاقات الدّوليّة .

﴿ فَأَقِم وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفاً فِطُرِتَ اللهِ الَّتِي فَطَر النَّاسَ عليها لاَ تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذلكَ الدِّينُ القَيِّمُ وَلكنَّ أكثَر النَّاسِ لا يعلمون ﴾ [ الرَّوم : ٢٠/٣٠ ] .

﴿ إِنَّهَا أَنتَ مَنْذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْم هاد ﴾ [ الرّعه: ٧١٣ ] ، لقد أسلم أناس من شعوب المالم كلّها ، ولم يشعر واحد منهم أنّ هذا التّشريع النّاظم لحياته غريب عنه ، بل يشعر الجميع أن هذا التّشريع مُنزّل إليه ، وهذا أمر طبيعي ، لأنّه فطرة الله التي فطر الناس عليها ، ولا تبديل لحلق الله .

( ألن بول ) الباحثة الإنكليزية التي أشهرت إسلامها ، وتحوّلت إلى داعية ، أجرت دراسة ميدانيّة على عشرين فتاة إنكليزيّة مسلمة ، خس منهن اعتنقن الإسلام بسبب للطالعة للتعمّقة في القرآن الكريم ، والباقيات بسبب زواج من مسلم ، أو التّاثر بعالم مسلم .

روديغر : ماسمعته خلال الجلستين اليموم والأسبوع للماضي ، شيء عجيب دون شك ، لم نسمع به من قبل .

فقلت مجيباً : وهل من مصلحة الكنيسة في أوربة إطلاعكم على هذا الإعجاز ، هذا الإعجاز الإعجاز تسمعه من مسلم دارس باحث فقسط ، الكنيسة عندكم مشغولة بالافتراءات والتشويه وإثارة الشبهات حول الإسلام ونبيّه الكريم علي الله .

**☆ ☆ ☆** 

ومما يذكر أنَّ الشَّريطين اللَّذين ضا تسجيل الإعجاز اللَّغوي والعددي والعلمي والتَّشريعي ، أخذا من السَّيِّد روديغر ، فجاءني إلى مكتبي ، وبكل أدب وتلطف قال لي : لا أكتك ، إن كل شريط تسجيل سجلته كان يأخذه مني رجل دين في الكنيسة التي أتبعها ، وكان يعيد إلي الشَّريط الَّذي يأخذه في اليوم السَّالي ، ولكنه أخذ شريطي الإعجاز ولم يعدها إلي ، ثم قيل لي : إنه مسافر ولاندري متى سيعود ، لذلك أرجو تسجيل الشَّريطين من مجوعتك ، فأنا حريص على إتمام مجوعتي .

سجُلت للسَّيِّد روديغر الشَّريطَيِّن ، وحسَّنت ظنَّي بالَّذي أخذهما منه ولم يعدهما إليه ، وقلت : لعلَّه لم يتلفها كي لاتنتشر هذه الحقائق من الإعجاز ، وتمنيَّت أن يكون قد أخذهما لينتفع بها ، وحرصاً عليها .

#### A A A

## اللِّقاء السَّابعُ:

رحبَّت بالسَّيِّد روديغر في بداية اللَّقاء ، وقلت له : سأنهي إجاباتي عن أسئلتك اليوم ، لأسمع منك إجاباتك عن أسئلتي في لقائنا القادم إن شاء الله .

١ - أعلام الحوار في الوقت الحاضر ، من قبل المسيحيين ( صن مون ) وهو مشبوه
 له علاقته الوثيقة بالصهيونيَّة . ومن المسلمين الجادَّين الشيخ أحمد حسين ديدات .

٢ ـ مناهيج المستشرقين في تناول مصادر المسامين .

نشأ الاستشراق وترعرع في أحضان وزارات المستعمرات ، هــذا أمر معروف ، ورعته الكنيسة ووجهته ، فقسم كبير تناول مصادرنا بهــدف إدانتنا ، وطمس حضارتنا ، وإبراز ما يشوهها مع التُضخيم والتُهويل .

من المستشرقين المنصفين في تناول مصادرنا ، ضمن المنهج العلمي الموضوعي : يوهان رايسكه الألماني : [ ١٧١٦ \_ ١٧٧٤ م ] الّذي أتّهم بالزّندقة لمنهجه الإيجابي من الإسلام .

ولورا فيشيا فاغليري الإيطالية ، مؤلِّفة كتاب : ( دفاع عن الإسلام ) .

وسلفستر دي ساسي الفرنسي ، اللذي يرجع إليه الفضل في جعل باريس مركزاً للدراسات العربيّة .

وتوماس آرنولد البريطاني ، صاحب كتاب : ( الدعوة إلى الإسلام ) .

وزيغريد هونكه مؤلفة كتاب : (شمس العرب تسطع على الغرب ) .

والدكتورة آنا ماري شمل التي قدّمت لكتاب الدكتور مراد هوفان : ( الإسلام كبديل ) .

ومن المستشرقين الذين ساروا على نهج الطّعن والإدانة ، بكتابات حاقدة موظفة ، بعيداً عن المنهج العلمي في تناول مصادرنا ، على سبيل المثال ، جولدتسيهر ( الجري اليهودي ) ، وتيودور نولدكه ، وفينسنك ، وميور ، ولوي ماسنيون ، ولامانس ، ودافيد صوئيل مرجليوث ، وهملتن جيب ، ونيكلسون ، وجوزيف شاخت ... منهجهم أقوال وأحكام بلاسند من تاريخ ، أو حجّة من عقل تغني عن البيان والرّد ، إنهم ييئتون فكرة مسبقة ، ثم يلوون أعناق النصوص إليها ، مع إسقاطات ، ومع ذلك أقول : إن الشّاذ والغريب والضّعيف لا يصد أمام النقد والتّوثيق .

ومع ذلك ، من حـق الاستشراق أن يقـول ولـو تخيـلاتـه ، ومن حقنـا الطّبيعي تناول أقواله بالدّراسة والنّقد والرّد ، لأنّ السّكوت عنها يعني التّسليم الضّمني بها .

٣ ـ إلى أيّ حدّ تؤثّر الحلات الصليبيّة على الحوار بين المسلمين والمسحيين ؟
 ذكريات الوحشيّة والعنف في الحروب الصليبيّة مؤلة ، يخفف منها اعتذار في عام

١٩٩٥ بمناسبة مرور ٩٠٠ عام على بدء الحروب الصَّليبيَّة ، كما اعتُذِر من ( غاليلو ) .

الحملات الصَّليبيَّة حقد ، ولا يستقيم الحوار مع الحقد ، وهو يستقيم مع السَّماحة والحب .

والحملات الصّليبيّة لم تنته بعد ، فتصريحات كبار السّاسة في أوربة عند استعمار الجزائر ، وليبيا ، ومصر ، والسّودان ، وفلسطين ، وسوريّة ... تفوح بالصّليبيّة ، وكَأنهم يريدونها صليبيّة إلى الأبد .

٤ \_ أسماء بعض المستشرقين الذين قدّموا الإسلام عقيدة بشكل موضوعي ؟

ذكرت أساء بعضهم قبل قليل ، وأذكر هنا أيضاً : كارادي قو ، وكلود إتيان ساڤاري ، وتوماس كارليل ، وتويني ، واللورد البريطاني ( هيدلي ) الذي أعلن إسلامه في أواخر حياته .

ه \_ ما الكتب الَّتي تخدم السلمين في الاطِّلاع على السيحيَّة ؟

من الكتب: (قصة الحضارة) لؤل ديورانت ، و (تاريخ العالم) للسير همرتن ، و (تاريخ العالم) للسير ) الله و (تاريخ العصور الوسطى) لفشر ، و (أسطورة تجسّد الإله في السيّد للسيح) الله ي أشرف على تحريره البروفيسور جون هك ،أستاذ اللاهوت في جامعة برمنجهام .

ويتوّج كتاب ( إظهار الحق ) هذه الكتب كلُّها .

ومن الكتب المسطة السهلة المتناول ( عماضرات في النصرانية ) للشّيخ عمد أبو زهرة .

كتب كثيرة ياسيد روديغر أختها بكتاب ( العقائد الوثنيَّة في العقائد النصرانيَّة ) لحمد طاهر التَّنير ، و ( ينابيع المسيحيَّة ) لخوجه كال الدين ، ( دراسة الكتب المقدَّسة في ضوء المعارف الحديثة ) للدكتور موريس بوكاي ، ( الفصل في اللل والأهواء والنحل ) لابن حزم ..

٦ ـ الحاجز الأكبر بين السلمين والسيحيين ؟

الحاجز الأكبر الحقد الَّذي تحمله الكنيسة في أوربة على الإسلام وللسلمين .

وإيمانهم تسليماً ـ لاعقلاً ـ بالتِّثليث ، والصَّلب ، والفداء .

فلالقاء بين توحيد خالص نقى لله تعالى ، وبين النَّالوث المقدَّس .

٧ ـ ظاهرة التَّبشير المسيحي الغربي ، وأثرها على الحوار بين المسلمين والسيحيين ؟
 لابد هنا من تمهيد عن مؤترات التبشير التي عقدت في هذا القرن :

من أوَّل المؤتمرات ( مؤتمر القاهرة ) سنة ١٩٠٦م ، الَّذي عُقِد في بيت الجماهد اللسلم بيت أحمد عرابي ، ببماب اللَّوق ، الَّذي نفاه الإنكليز إلى سيلان ، دعا إليه ( صحوئيل زوير ) ، وكان هدفه : نشر الإنجيل بين المسلمين .

مؤتمر أدنبره ( باسكوتلانده ) سنة ١٩١٠م .

مؤتم لكنو في الهند سنة ١٩١١م برئاسة صوئيل زوير ، الذي ضرب ميداليّة على وجهها الأوّل (تذكار لكنو ١٩١١م) ، وعلى وجهها الآخر : ( اللّهم يامن يسجد له العالم الإسلامي خس مرات في اليوم بخشوع ، انظر بشفقة إلى الشّعوب الإسلاميّة ، وألم مها الخلاص بيسوع المسيح » ، وأنا شخصيًا لاأرى مخلّصاً لأوربة إلا ترك الحلّص ، والاستجابة لنداء التّوحيد ، والعقل ، والإنسانيّة .

مؤتمر بيروت سنة ١٩١١م أيضاً .

مؤتمر القدس سنة ١٩٢٤ م .

مؤتمر جاكرتا سنة ١٩٧٥م ، حضره ٣٠٠٠ مبشر .

مؤتمر السُّويد سنة ١٩٨١م .

وأخطر المسؤقرات (مسؤقر كسولسورادو) ، أللذي انعقسد في ١٥ تشرين الأولو (أكتوير) سنة ١٩٧٨م تحت اسم : (مؤقر أمريكة الشّماليّة لتنصير للسلمين) ، حضره ١٥٠ مشتركا عِثْلُون أنشط العناصر التّنصيريّة في العالم ، دامت اجتاعاتهم أسبوعيْن ويشكل مغلق ، ووضع (استراتيجيّة) بقيت سّريّة لخطسورتها ، مع وضع ميزانيّة لخطتهم مقدارها مليار دولار ، وجُمع المبلغ وأودع في مصرف في أمريكة ، وأنشأ المؤتر معهدا باسم ( معهد صموئيل زوير ) ، وذلك في شالي كاليفورنيا ، واختير ( دون ماكري ) مديراً له ، والهدف الأول والأخير تنصير كل للسلمين .

ومن فقرات مؤتمر كولورادو الّتي تسرّبت : إيجاد أزمات معينة ، كي يعيش العـالم الإسلامي خارج حالة التّوازن ، حيث الفقر ، والمرض ، والحروب .

وبناء عشرات المحطّات الإذاعيّة لتغطية الوطن العربي ، والعالم الإسلامي . ومن الكلمات الّتي اعترفت بالعقبات في وجمه التّنصير ، والّتي قيلت في مؤتمر كولورادو :

- الحقائق العلميَّة صدمت معتقد المسيحى .
- السلمون يفهمون النّصرانيّة على حقيقتها .
- ـ كيف يمكن للعقل السّليم أن يفهم الأقانيم الثّلاثة ، الواحد في ثلاثة ، والثلاثة في واحد ؟
  - الإسلام ليس حركة معادية للأديان .
- الإسلام هو أكثر النَّظم الدّينيَّة المتناسقة اجتماعيًّا وسياسيًّا ، مع البساطة والوضوح .

هذا .. وفي مدينة (بازل) بسويسرة ، عام ١٨٩٧م ، وصل القس البروتستانتي ( وليام هشلر ) إلى قاعة المؤتمر الصهيوني بصحبة ( هيرتزل ) ، وخطب في المؤتمرين مطالباً بأن « استفيقوا ياأبناء إسرائيل ، فالرّب يدءوكم للعودة إلى وطنكم القديم في فلسطين »، لقد كان القس هشلر من أوائل الدُّعاة للصُهيونيَّة في الرَّبع الأُخير من القرن التَّاسع عشر ، وبعد ٨٨ عاماً ، وفي المدينة ذاتها ( بازل ) ، وفي القاعة نفسها ، انعقد في التَّاسع عشر ، وبعد ٨٨ عاماً ، وفي المدينة ذاتها ( بازل ) ، وفي القاعة نفسها ، انعقد في أواخر آب ( أُغسطس ) ١٩٨٥ م أوَّل مسؤتمر صهيسوني مسيحي دولي ، ضمَّ أكثر من ١٠٠ رجل دين ومفكّر مسيحي ، وقد هتفوا بحياة ( إسرائيل الكبرى ) ، وصلوا من أجل ( عاصمتها الموحّدة الأبديَّة ) القدس .

ثمَّ قرَّروا الانتشار في الأرض ، تنظيماً وحركة وفكراً ، لخدمة المشروع الصَّهيوني وحمايته وتكلته .

والسَّفارة المسيحيَّة الدَّوليَّة الَّتِي نظَّمت مؤتمر بازل الأَخير ، ولدت في أيلول ( سبتبر ) ١٩٨٠م ، وأهدافها :

١ \_ الاهتام البالغ بالشُّعب اليهودي ، ودولة ( إسرائيل ) .

٢ ـ تــذكير المسيحيّين والكنسائس وتشجيعها للصّلاة من أجل القدس وأرض
 إسرائيل) ، وتحريض المسيحيّين لمارسة التَّاثير في بلادهم لصالح (إسرائيل).

٣ ـ إنشاء مشروعات اقتصاديَّة واجتماعيَّة في ( إسرائيل ) .

ولقد اختصر زعيم هذه السَّفارة أهداف منظمته بقوله : « إنَّنا صهاينة أكثر من الإسرائيليِّين أنفسهم » .

وعن نشاطها وأغانيها لصهيون ، هذه صورة لك ياسيُّد روديغر ، عن مقالة الدكتور يوسف الحسن في مجلة ( العربي ) ١٩٨٦م .

تقول ( واشنطن بوست ) يوم ١٩٨٥/٨/٣١ م على لسان القس ( ديڤيد لويس ) ، أحد أبرز القيادات الصُّهيونيَّة المسيحيَّة الأمريكيَّة : « ستشهد الكنائس العالميَّة في المرحلة القيادمة أعظم تقياش شهده العالم السيحي حول موقف الكنيسة من (إسرائيل) .

ومن إعلان بازل الجديد :

١ ـ الضّغط باتّجاه مزيد من الاعتراف الدّولي (ببإسرائيل) كدولة لليهود ،
 وتكلة المشروع الصّهيوني المهد من الفرات إلى النّيل ، تحقيقاً للنّبوءات التّوراتيّة .

٢ ـ مطالبة جميع الدُّول والمؤسّسات الدُّوليَّة الحكوميَّة والخاصَّة فتح أبوابها كاملة للمشاركة الإسرائيليَّة ، وعلى الدُّول الصَّديقة الانسحاب من هذه التَّجمعات إذا ماطردت منها (إسرائيل).

٢ \_ مطالبة جميع الدُّولُ بالاعتراف بالقدس عاصمة موحَّدة أبديّة ( لإسرائيل ) .

٤ ـ المطالبة بالامتناع عن تسليح العرب ، بما فيهم مصر .

و ... إنشاء صندوق استشار مسيحي دولي في ( امستردام ) ، لـدعم الصناعات والسياحة في ( إسرائيل ) .

فسا أثر التبشير المسيحي الغربي على الحسوار بين المسلمين والمسيحيين يساسيّسد روديغر ٢

وأيُّ حوار والعالم الشَّالث يموت جوعاً ، وأوربة تتلف آلاف الأَطنان من المواد الغذائيَّة ، وتتلف أمريكة آلاف آلاف الأطنان من القمح كي لا تنخفض الأسعار ، أين الإنسانيَّة ؟ وأين تعالم المسيحيَّة ؟

فأية مشاعر نحمل ، والنَّاس يموتون جوعاً في إفريقية ، وجنوب شرقي آسية إن لم يتنصَّروا ؟ حتَّى قيل في أندونسية لمن يقوم بعمل دون قناعة به : تنصُّر من أجل حفنة أرز .

٨ ـ نقطة الانطلاق المناسبة للحوار الإسلامي ـ المسيحي ؟

نقطة الانطلاق المناسبة ، الاعتراف بالإسلام أوْلاً ديناً ساوياً ، ومع نبذ التَّعصُّب

والحقد والعنف والمؤامرات والمكائد ... نترفع عن الشَّمام ، فكامة (أصوليَّة) ترجمة دقيقة لكلمة Fundamentalism الإنكليزيَّة ، وتعني : العودة إلى للاضي ، أو إلى الجذور والتَّشبُّث بها ، خاصة في مجال الفكر ، بل في كل جوانب الحياة ، والأصوليُّون : فئة تهسَّك بفكرة أو عبادئ قديمة ، ويرفضون معه قبول ما يعارضهم من أفكار ومبادئ .

والأصوليَّة الغربيَّة تعود إلى حركة محافظة من البروتستانت في الولايات المتَّحدة ، ظهرت في أواخر القرن التَّاسع عشر الميلادي ، وقامت مبادئها على أن الإنجيل معصوم من كُلِّ خطا ، وغير قبابل للنَّقد ، وأنَّ المسيح إلىه مولود من مريم العذراء ولادة عندريَّة ، وأنَّه قد ضحى بحياته تكفيراً عن ذنوب جميع النَّاس ، وأنَّه سيبعث مرَّة أخرى .

ومن دوافع ظهورها ماظهر على السّاحة النّصرانيّة من دراسات تاريخيّة تحليليّة نقديّة للإنجيل ، وفي سنة ١٩٠٩م بدأت الحركة الأصوليّة بطباعة اثني عشر كتاباً تحت عنوان ( الأصوليّة ) ، وُزّع منها مع خروج الكتاب النّاني عشر ثلاثة ملايين نسخة في الولايات للتّحدة وخارجها ، وفي هذا الوقت بدأت معاهد الإنجيل في لوس أنجلوس وشيكاغو في تدريس الأصوليّة من حيث مبادئها وعقائدها .

وفي ١٩٤٨ م شكّلت مجموعة أصوليّة دوليّة مركزها امستردام في هولندة ، اسمها : ( المجلس الدَّولِي للكنائس النَّصرانية ) ، وهي مدعومة من قبل خمس وأربعين طائفة من عشرة دولة .

الأصوابيّة : مصطلح كنسي مرادف للتّزمت والعناد والتّقوقع والعدوانيّة ورفض التّطوّر ، فضلاً عن أنّه مفرق في الارتباط بمكان وزمان معيّن لا ينفك عنها ، ولا يمكن لهذا للصطلح ، وبهذا للفهوم أن ينطبق على للسلمين ، أو على فئة منهم .

« كونوا معاصرين شرط أن تكونوا أصيلين . فالمعاصرة لا تعني أبدأ انقطاع الجذور ، كما أن استيعابها لا يعني التّفريط بتراثنا الثّقافي العظيم » .

اكتسب هذا اللّفظ مزيداً من الإيحاءات السّلبيّة عبر ربطه بأحداث وظواهر معينة داخل البلاد الإسلامية توصف بالتّطرّف والغلو والعنف ومصادرة رأي الآخر ، فهو وسيلة للتّهجُّم على الإسلام ، ولا يَقَوّم من يَطْلِق هذا اللّفظ العمل إسلاميّا ، أهو محظور أو مرخّص به ، سياسي أم اجتهادي .

أمًّا ( شعب الله المختار ) فادَّعاء غير أصولي .

وتعبئة هواء القدس من قبل اليهود لبيعه في أوربة وأمريكة ليستنشق هناك من عبوات بلاستيكية أنيقة ، ليس أصوليّة .(١) .

تقطة الانطلاق احترام النَّاس ، مع العمل الصَّادق في نطاق أُخوَّة إنسانيَّة .

٩ \_ مستقبل السيحيّة في النطقة ؟!

مستقبلها كاضيها ، ما الجديد في أمرها ؟

١٠ ـ الهُوَية الإسلاميَّة ضمن العروبة ؟

العروبة : جنس ، وعرق .

والإسلام : عقيدة ، وفكر .

أنت ياسيد روديغر جرماني جنساً ، ومسيحي ديناً ومعتقداً ، فهل من تعارض أو تناقض ؟

العروبة علاقة انتاء إلى أمَّة بشطري تكوينها : الشَّعب والأرض.

<sup>(</sup>۱) وما فعله الطبيب ( باروخ كولد شتاين ) ، النّفاح الذي قتبل أكثر من خمين شهيداً في الحرم الإبراهيني الشريف في مدينة الخليل ، صباح الجعة ١٥ رمضان الميارك ١٤١٤ هـ الموافق ٢٥ شهاط ١٩٩٤ م ، ليس أصولية ، وهو الّذي ادّعى - كا كتب لـزوجته - أنّه فعل فعلته الحقيرة باسم ( إلسه إسرائيل ) .

والإسلام علاقة انتاء إلى دين ، فلا يقوم لمدينا سبب للخلط بين العروبية والإسلام .

وللإسلام والأمَّة العربيَّة سمة خاصَّة ، علاقة متيزة ، في كنفها وَجِد الإسلام ، وللإسلام ، وللمنتها نَزَل ، لذلك لا يكن تخيَّل الأمة العربيَّة دون حضارة الإسلام ، الذي غت معه ، واكتملت أمَّة به ، والإسلام حمى الأُمَّة العربيَّة حين التجات إليه .

## اللَّقاء الشَّامن:

[ يوم الأربعاء ٢٨ شعبان ١٤١٤هـ ، الموافق ٩ شباط ١٩٩٤م].

رحبت بالسيد روديغر مع بداية الجلسة ، وقلت له : يسعدنا أن نسمع منك اليوم إجابات أسئلتي ، آملين أن يكون العلم والمنطق ، وتحكيم العقل والحجّة روّادنا دوماً في حواراتنا ، لأنّ الإسلام دين يجّد العقسل ويجعله في درجة رفيعة ، ويرفض التسليم دون حجّة من علم ، أو برهان من عقل .

عند ذاك أخرج السيّد روديغر براون شانين صفحة من قياس صغير ، مكتوب عليها بأحرف لاتينيّة ، فقراً لنا نصفها تماماً ، ولما كان هذا اللّقاء قبل شهر رمضان المبارك بيومين فقط ، فقد أجّلت اللّقاءات إلى مابعد العيد ، ولكن الأعمال حالت دون لقاءات جديدة بعد عيد الفطر ، فقدّم لي السيد روديغر قبل سفره إلى ألمانية :

- ـ من صفحة ١ إلى صفحة ٤٠ بالعربيَّة وبخط يده .
- ـ ومن صفحة ٤٠ إلى صفحة ٨٠ بحروف لاتينيَّة وبخط يده ، ولكنها ليست بالألمانيَّة ، بل كتب الكلمة العربيَّة بحروف لاتينيَّة .
  - ـ وشريط بصوته ينطق بالعربيَّة فيه ما في الصُّفحات من ٤٠ إلى ٨٠ .

☆ ☆ ☆

روديغر براون: كا هو مكتوب ، مالم تَرَعين ، ولم تسع أَنن ، ولم يخطر على بال إنسان ما أعده الله للّذين يحبُّونه ، فأعلنه الله لنا نحن بروحه ، لأن الرُّوح تفحص كلَّ شيء حتى أعماق الله ، لأنَّ مَن مِن النَّاس يعرف أمور الإنسان إلاَّ روح الإنسان الَّذي فيه ، هكذا أيضا أمور الله ، لا يعرفها أحد إلا روح الله ، ونحن لم نأخذ روح العالم ، بل الرُّوح الله ي الله ، التي نتكلم بها أيضاً لا بأقوال تَعَلِّمها حكمة إنسانية ، بل عما يعلمه الرُّوح القدس قارنين الرُّوحيات بالرُّوحيّات ،) كورنشوس ١٧٢ ـ ١٣ ].

تمهيمه: لانستطيع أن نفصل الشَّالوث الأقدس عن شخصيَّة يسوع للسيح ، هـو نفسه الَّذي أُوقفنـا بكلِّ الجلاء أمـام هـذه الحقيقـة الَّتي تفوق مـداركنـا الحـدودة ، والتي لا تَدْرَك ، ولابأيَّ طريقة أخرى إلا بالمقابلة الشَّخصيَّة مع يسوع ، المسيح نفسه .

قضيَّة الثَّالوث الأقدس لا تتمتَّع في حياة المؤمن بنفس الأهيَّة مثل الصَّليب ، لأنَّها قضيَّة لاهوتيَّة بحتة ، والمؤمن العادي لا يهتم بشرحها ، لأنَّها تَشَّل له سرَّ إيانه الذي \_ مع أنه \_ لا يستطيع أن يشرحه ، إلا أنَّه يختبره في حياته مع الله بكلِّ الجلاء ، ويكلُّ البديهيَّة .

محدودية العقل: يتمثّى إنسان على شاطئ البحر، ويرى طفلاً يحفر حفرة، ويستقي ماءً من المحيط لكي يملأ الحفرة في الرَّمال، يسأل الرَّجل: ماذا تفعل؟ يقول الطّفل: أريد أن أنقل مياه المحيط إلى هذه الحفرة.

النَّالُوت الأَقدس ليس سراً على للعرفة بشكل تام ، ولكن هو سرَّ على الإحاطة به م لذلك لاأُجرّب أن أُحيط التَّالُوث الأقدس بعقلي المحدود ، بل أشير إلى بعض المؤشرات التي أعطانا الله إياها في الكتاب للقدّس .

ننطلق من السُّؤال الَّذي طرحه يسوع نفسه [ متَّى ١٣/١٦ ] : « مَنْ يقول النَّـاسّ

إنّي أنا ابن الإنسان » ، هذا السُّؤال لابد من الجواب عليه أوّلا استنادا إلى الوثيقتَيْن الأُقدم (١) : التوراة والإنجيل .

يسوع نفسه قال [ يوحنا ٣٩/٥] : فتشوا الكتب لأنكم تظنون أن لكم فيها حياة أبديّة ، وهي ألتي تشهد في ولا تريدون أن تأتوا إليّ لتكون لكم حياة ».

هذا هو الكلام الّذي كامتكم به وأنا بعد معكم أنّه لابُدُّ أن يتمّ جميع ما هو مكتوب عنّي في ناموس موسى والأنبياء والمزامير .

## آیات کتابیة :<sup>(۲)</sup>

[ تكوين ١/١ ـ ٣ ] : « في البــد، خلـق الله السَّــوات والأرض ، وكانت الأرض خربة وخالية وعلى وجه الغمر ظلمة وروح الله يرفُّ على وجه المياه ، وقــال الله ليكن نور » .

الله في العبريَّة : Elohim ( إلوهيم ) في صيغة الجمع ، ألوهيَّة جامعة .

. الجمع التنظيمي في العبريَّة غير معروف Pluralis Mayestatis . ١

٢ ـ الأحد من اللوك ( فرائين ) حكام القدماء استعمل في الحديث عن نفسه جمع التّعظيم [ تكوين ٤١/٤١ ، دانيال ٦/٤ ] .

٣ ـ النّظريّة أن الإسرائيليّين القدماء آمنوا أولا بآلهة عديدة ( إلوهم ) ، وهكذا دخلت هذه العبارة إلى التّوراة ، لا تـؤكّد من قبـل النقـد العلى الجـذري ( نظريّة علمانيّة ) .

الآية الثَّانية : روح الله .

الآية التَّالثة : قال : « كلمة الله » .

<sup>(</sup>١) هذا لفظ السيد روديغر ، وصواب العبارة : استناداً إلى الوثيقَتين الْقَدْمَيَيْن : التوراة والإنجيل .

 <sup>(</sup>۲) يعني بها السيد استشهادات من العهد القديم ( التّوراة ) ، وسترد ( شهادة العهد الجديد ) مستقلة بعد صفحات .

الكلمة والروح مشتركان في عمليَّة الخلق ، نرى هنـا ولو وراء السِّسار ، أوَّل إشـارة إلى ذات الله .

يتكلّم الله في صيغة الجمع « نعمل الإنسان على صورتنا كشبهنا » ، « هاسا ننزل ونبلبل السنتهم » ، [ برج بابل ] .

من نسل يعقسوب : « يبرز كــوكبّ من يعقسوب ويقسوم قضيبٌ .. » [عسدد ] . [ ١٧/٢٤ ] .

من سبط يهوذا : « لا يزول قضيب من يهوذا ومُشْتَرِعٌ من بين رجليه حتَّى يأتي شيلُونَ وله يكون خضوعُ شعوب » [ تكوين ١٠/٤١ ) .

من جنس يَسَّى : « ويخرج قضيب من جسدْع يَسَّى ويَنْبُتُ غصن من أصوله » [ إشعياء ١/١١ ] .

من بيت داود : « هاأيَّامٌ تأتي يقول الرُّبُّ وأُقيم لداود غصن بِرِّ » [ إرْميَّا ٢٣/٥] .

مولود في بيت لحم : « أَمُّا أَنتِ يابيت لحم أَفْراتَـةَ وأَنتِ صغيرةً أَن تكوني بين الوف يهوذا فمنكِ يخرج لي الَّذي يكون متسلِّطاً على إسرائيل ومَخَارجه منذ القديم منذ أيَّام الأَزْل » [ ميخا ٢/٠ ] .

معلن من بشير : « صوتُ صارخٍ في البرّيّة أُعدُّوا طريق الرّبُّ ، قَوَّموا في القفر سبيلاً لإلهنا » [ إشعياء ٣/٤٠ ] .

مولود من عذراء : « ولكن يعطيكم السّيد نفسه آية ، هل العذراء تحبل وتلد ابناً وتدعو اسمه عَمَّانوئيل » ـ الّذي تفسيره الله معنا ـ [ إشعياء ١٤/٧ ] .

#### ألوهيَّة المسيح:

« لأنَّ كلُّ سلاح المتسلِّح في الوغى وكلُّ رداء مدحزج في الدِّماء يكون للحريق

مأكلاً للنَّار ، لأنَّه يولد لنا ولد ونَعطى ابناً وتكون الرِّياسة على كتفه ويُبدعى اسمه عجيباً مشيراً إلها قديراً أبا أبديّاً رئيس السَّلام » [ إشعياء ٥/٥ و ٦ ] .

بداية في جليل : « ولكن لا يكون ظلام للّتي عليها ضيق .. طريق البحر عبر الأردن جليل الأمم ، الشّعب السّالك في الظّلمة أبضر نوراً عظيماً ، الجالسون في أرض ظلال للوت أشرق عليهم نُورٌ » [ إشعياء ١/٩ و ٢ ] .

ممسوح من الرَّوح القدس: « ويَحَـلُ عليه روح الرَّبِّ روح الحكمة والفهم روح المشورة والقوّة روح للعرفة ومخافة الرَّبِّ » [ إشعياء ٢/١١].

مُرَافق من معجزات : « حينتُذ تتفتَّح عيمون العُمْي وآذان الصُّم تتفتَّح ، حينتُذ يقفُزُ الأُعرجُ كَالأُيَّل ويترنَّم لسانُ الأُخرس لأَنَّه قد انفجرت في البرِّيَّة مياة وأنهارٌ في القفر » [ إشعياء ٥/٣٥ ] .

[ مزامير ٢/٧٨ ] ، و [ متّى ٣٤/١٣ ] تكلّم بأمثال : « قدّم لهم مثلاً آخر قائلاً : يشبه ملكون السّموات إنساناً زرع زرعاً جيّداً في حقله ، وفيا النّماس نيمام جماء عمدوّه وزرع زواناً في وسط الحنطة ومضى ، فلما طلع النّبات وصنع ثمراً حينتذ ظهر الزّوان أيضاً .. » .

الجيء إلى الهيكل: « همأنذا أرسل ملاكي فيهينئ الطّريق أمامي ويماتي بغتة إلى هيكله السّيّد الدي تطلبونه (١) وملاك العهد اللذي تسرّون به هو ذا يمأتي قبال ربّ الجنود » [ ملاخي ١/٣] .

سقوط آدم :

« فأخرجه الرّبُ الإله من جنّة عدن ليعمل الأرض الَّتي أخذَ منها » .

<sup>(</sup>١) ﴿ هَذَا هُوَ النَّصِ حَرْفِياً ، بَيْمًا أُورِدُهُ السِّيدُ رَوْدِيغُرُ ؛ وَيَأْتِي بَغْتَهُ إِلَى هَيْكُلُهُ السِّيدُ الرُّبِ .

﴿ فَأَرْلُهَا الشَّيطَانُ عَنْهَا فَأَخْرِجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقَلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُم لِيَعْضِ عَدَقً وَلِكُم فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرٌ وَمَتَاعَ إِلَى حِينِ ﴾ [البقرة: ٢٦/٢].

﴿ قُلْنَا اهبِطُوا مِنْها جميعاً ﴾ [البقرة: ٢٨/٢] ، ألا يعني ذلك الجنس البشري

﴿ قَالا رَبَّنَا طَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَم تَغُفِر لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنكُونَنَّ مِنَ الحَسَاسِ بِنَ ﴾ [الأعراف : ٢٢/٧].

نقراً في التّوراة بعد السّقوط : « وصنع الرّب الإله لآدم وامرأته أقصة من جلد وألبسها » ، [ تكوين ٢٠/٣ ] .

ثفدُّم الذُّبيحة الأُولِي لكي تغطي عار أدم وحواء .

إشارة أن لتصفية الخطيئة وجب أن يُذُبح حيوان بريء .

لماذا لم تقبل ذبيحة كاين ؟ لأنَّه قدَّم ذبيحة غير دمويَّة .

لماذا قُبِلَت ذبيحة هابيل ؟ لأنَّه أدرك أنَّه لا يوجد غفران إلاَّ بالدَّم .

المسيح : مولود من نسل المرأة : « وأضع عداوة بينك وبين المرأة وبين نسلك ونسلها ، هو يَشْخَقُ رأسك وأنتِ تسحقين عَقِبه » [ تكوين ١٥/٣ ] .

« وظهر له الرَّبُّ عند بأوطات مَمْرا وهو جالس في باب الخيمة وقت حَرِّ النَّهار ، فرفع عينيه ونظر وإذا ثلاثة رجال واقفون لديه ، فلما نظر ركض لاستقبالهم من باب الحيمة وسجد إلى الأرض ، وقال ياسيِّد إن كنت قد وجدت نعمة في عينيك فلاتتجاوز عبدك » [ تكوين ١/١٨ \_ 2 ] .

« وقالوا له أين سارة امرأتك ، فقال ها هي في الخية ، فقـال إنّي أرجع إليـك نحو زمان الحياة و يكون لسارة امرأتك ابن ، [ تكوين ١٠٨ و ١٠ ] .

نرى التَّلاثة والتَّوحيد في الوقت نفسه (١).

الثّلاثة : « مَنْ صعد إلى السّوات ونزل؟ مَنْ جمع الرّيح في حفنتيه ؟ من صَرَّ المياه في ثَوْبٍ ؟ مَنْ ثبّت جميع أطراف الأرض ؟ ما اسمه ؟ واسم ابنه إن عَرَفْت ؟ » [ أمثال ٤/٣٠] .

تنبُّوات عن المسيح : « ويتبارك في نسلك جميع أمم الأرض » [ تكوين مراك المراك المراك المرك عن المسيح . [ ١٨/٢٢ ] .

من نسل إسحق : « لأنَّه بإسحق يَدْعي لكَ نسلٌ » [ تكوين ١٢/٢١ ] .

راكب على حمار : « ابتهجي جدًا يابنة صهيون اهتُفي يابنت أورشليم ، هو ذا ملكك يأتي إليك هو عادلٌ ومنصورٌ وديعٌ وراكبٌ على حمارٍ وعلى جحش ابن أتان » { زكر يا ١٠/١ .

لليهود عثرة : « الحجر اللذي رفضه البنّاؤون قد صار رأس الزّاوية » [ مزامير ٢٢/١١٨ ] .

يتألَّم من أجل معاصي البشر: « لكنَّ أحزاننا حملها وأوجاعنا تحمَّلها ونحن حسبناه مصاباً مضروباً من الله ومذلولاً ، وهو مجروح لأجل معاصينا مسحوق لأجل أثامنا ..» [ إشعياء ٤/٥٢] .

يَطْعَن أَمام أَنظمار النَّماس : « وأُفيض على بيت داود على سكَّمان أورشنيم روح النَّمة والتُضرُّعات فينظرون إليَّ الذي طعنوه وينوحون عليه كنمائح على وحيد له ويكونون في مرارةِ عليه كن هو في مرارةِ على بكره » [ زكريا ١٠/١٢ ] .

استغربت واستغرب الجالسون هذه النّنيجة ، قماطعت السيد روديغر وقلت لمه : لي تعليق على ماسردت ، وعلى مااستنتجت ، وسأسجل في نهاية ماستقدّم كلّ تعليقاتي .

## تنبُوًات غَّت في يوم واحد:

- ـ يُخان لئلائين درهم فضي [ زكر يا ١٢/١١ ] .
  - يصت أمام متَّهميه [ إشعياء ٧/٥٣].
  - ـ ثقوب في يديه ورجليه [ مزامير ١٧/٢٢ ] .
- ـ مصلوب إلى جانب لصّين [ إشعياء ١٢/٥٣ ] .
- ـ تقسيم ثيابه والاقتراع عليها [ مزامير ١٧/٢٢ ] .
  - ـ صرخة الوحشة [ مزامير ٢/٢٢].
- \_ يحفظ جميع عظامه ، واحد منها لا ينكسر [ مزامير ٢٠/٣٤ ] .
  - ـ جَنَّبُه للطعون [ زكريا ١٠/١٢ ] .
  - م قلبه الكسور [ مزامير ١٤/٢٢ و ١٥ ] .

#### شهادة العهد الجديد :

« الذي كان من البدء الذي سمعناه الذي رأيناه بعيوننا الذي شاهدناة ولسته أيدينا من جهة كلمة الحياة ، فإن الحياة أظهرت وقد رأينا ونشهد ونخبركم بالحياة الأبدية التي كانت عند الآب وأظهرت لنا » ، [ رسالة يوحنا الرسول الأولى ١/١ و ٢ ] .

حسب قول للسيح : «طوبى للعيون الّتي تنظر ما تنظرونه ، لأنّي أقدولُ لكم إنّ أنبياء كثيرين وملوكاً أرادوا أن ينظروا ماأنتم تنظرون ولم ينظروا وأن يسمعوا ماأنتم تسمعون ولم يسمعوا » [ لوقا ٢٣/١٠ و ٢٤ ] . .

الشَّهادة الأولى : سمعان أمام الهيكل والطَّفل يسوع « الآن تُطلق عبدكَ ياسيِّد حسب قولك بسلام ، لأنُ عينيَّ قد أبصرتا خلاصك الذي أعددته قَدَّام وجه جميع الشُّعوب » [ لوقا ٢٩/٢ و ٣٠ و ٣١ ] (١)

<sup>(</sup>١) وذكر السيند روديغر أن هنده الفقرة باليونائية أوضح ، وكتبهنا لننا باليوننائية ، وتعني : « أبصرتنا علمك » .

« أَنَا أَنَا الرَّبُّ وليس غيري مُخَلِّص » [ إشعياء ١١/٤٢ ](١) .

« أنا والآبُ واحدٌ » [ يوحنا ٢٠/١٠ ] ، وباليوناني Neutrum ( محماييد ) لاذكور ( ! ) ، لا يتكلَّم إذن عن شخص واحسد بسل عن ذات واحسدة ، أو طبيعة واحسدة ( ! ) ، لا يتكلَّم إذن عن شخص واحسد بسل عن ذات واحسدة ، أو طبيعة واحسدة ( ! )

« أبوكم إبراهيم تهلّل بأن يرى يومي فرأى وفرح » [ يوحنا ٢٠/٨ ] .

« الحقّ الحقّ أقولُ لكم قبل أن يكون إبراهيم أنا كائن » [ يوحنا ٨/٨٥] ، باليين المضاعف ، أو بالقسم الأقوى يطالب المسيح اسم الله المطلق غير الزَّمني ، واليهود عرفوا عاماً ماذا يقصد هنا ، إنه يجعل نفسه الله (إلهاً ).

وبدلاً من أن يعيد الأنبياء ، وأن يقول الرّب يقبول ، أو هكذا يقبول الرّب ، يقبول يقبول الرّب ، يقبول يسوع : « الحبق الحبق أقبول لكم ..» 1 متّى ٢٠/٥ ] .

وهو مشرّع بقوة (٢) : « السَّماءَ والأرض تزولان ولكنّ كلامي لا يـزول » [ مرقس ٢١/١٣ ] ، كلامه أزلي أبدي ، فهو بذلك ليس بشراً عاديّاً .

« لا تضطرب قلوبكم ، أنتم تؤمنون بالله فآمنوا بي » [ يوحنا ١/١٤ ] ، يجعل نفسه موضع الإيمان .

ويقبل العبادة والسجود له : « واسجدوا له قائلين بالحقيقة أنت ابن الله » [ متّى ٢٣/١٤ ) ، « قبال لهما يسبوع لا تلمسيني لأنّي لم أصعد بعدد إلى أبي ، ولكن اذهبي إلى إخوتي وقولي لهم إنّي أصعد إلى أبي وأبيكم وإلهي وإلهكم » [ يوحنا ١٧/٢٠ ] ، « قبال لهم

<sup>(</sup>١) عاد السيد رود بغر هنا إلى العهد القديم ( التُّوراة ) .

<sup>(</sup>٢) في الأصل بخط السيد روديغر: يطالب قوة التُشريع.

وَّانتُم مِن تقولُون إِنِّي أَنَا ، فَأَجِبَابِ سَمِعَانَ بَطْرِسَ وَقَالَ أَنْتُ هُو الْمُسِيحِ ابن الله الحيِّ » [ متَّى ١٩/١٦ و ١٦ ] .. وإلى آخره .

يقول ( أبي ) لا الله : لم يقل مرّة واحدة : « أبونا » عندما تكلّم مع تلاميـذه ، بل قال : أبي أم أبوكم ؟

واليهود أيضاً نادوا الله أباً ، ولكن استعملوا الكلمة Abkinn ، صيغة الخاطبة التي تتوجّه إلى إله رحيم رؤوف غفور ، الصيغة التي استعملها يسوع لاتحتوي أي رجاء أو التاس الغفران أو للغفرة ، كلمة لعلاقة وثيقة كل الوثوق مع الأب ، وجدير بالاعتبار : داود لم يقل آب ، بل : كا الآب يترأف [ مزامير ١٣/١٣ ](١) .

اليهود عرقوا فوراً ماذا يعني أو يقصد [ يبوحنا ١٨/٥] : « فَن أَجِل هـذا كَان الله أَبُوهُ اليهود يطلبون أكثر أن يقتلوه ، لأنّه لم ينقضِ السّبت فقط ، بل قال أيضاً إنّ الله أَبُوهُ معادلاً نفسه بالله » .

مطالبات غير مباشرة : [ مرقس ٥/٢ ] : « فلما رأى يسوع إيمانهم قال للمفلوج يابنيُّ مغفورٌ لمك خطاياك » ، و [ لوقا ٤٨/٧ ] : « ثمَّ قال لها مغفورٌ لمك خطاياك » .

وفي [ يوحنا ٢/١٤ ] لم يقل أنا أعرف الحياة ، بل أنا الحياة نفسها ، « قال له يسوع أنا هو الطّريق والحقُ والحياة ، ليس أحد يأتي إلى الآب إلا بي » ، وفي [ متّى يسوع أنا هو الطّريق والحقُ والحياة ، ليس أحد يعرف الابن إلا الآب ، ولا أحد يعرف الآب إلا الآب ، ولا أحد يعرف الآب إلا الابن ومن أراد الابن أنْ يُعلنَ لَهُ » .

 <sup>(</sup>١) « كاالآب يترأف ، ليست في (مزامير ١٣/١٥٣ ) ، فالمزمور ١١٢ ثماني فقرات فقيط ، في المزمور ١٣/٩٠ :
 « راجع يارب ، حتّى متى ، وترأف على عبيدك » ، وليس في المزامير كلّها ( ترأف ) إلا هنا ١٣/٩٠ .

 <sup>(</sup>٢) هذه الجلة لم يذكرها السيد روديغر ، أضفتها أثناء ضبط الفقرات وتوثيقها .

وفي الحقيقة إن شهادة المسيح لنفسه ماكانت لتقوّم لولا أنّه ( إله ) ، وليس مجرّد إنسان ، لأنّ الله وحده هو الّذي يشهد لنفسه .

الثَّالوث في العهد الجديد ( رموز ) :

عند الميلاد: الآب الذي أرسل الملاك جبرائيل ، « هذا يكون عظيماً وابن العليَّ يُدْعي [ ويعطيه الرَّبُ الإله كرسيَّ داود أبيه ، وعلىك على بيت يعقوب إلى الأبد إ (١٠) ولا يكون لملكه نهاية » [ لوقا ٢٢/١].

الابن المولود ، الرُّوح القدس الفاعل ، « الرُّوح القدس يحلُّ عليك وقوة العلي تظللك » [ لوقا ٢٥/١] .

عند المعموديَّة : قال الآب : « هذا هو ابني الحبيب الَّذي به سُرِرْتُ » [ متَّى ] متَّى [ ١٧/٢ ] .

الابن في ماء الأدرن .

الرُّوح القسدس يستقر على رأس الابن مثسل حمساهسة .. [ متَّى ١٦/٣ ، ومرقس ١٠/١ ] .

ويسوع نفسه يقول: « إنْ كنتم تحبُّونني فاحفظ وا وصاياي (٢) ، وأنسا ـ أي الابن (٢) ـ أطلب من الآب ـ الأُقنوم الآخر (٢) ـ فيعطيكم مُعَزَّياً آخر ـ روح الحق ، الأُقنوم الثَّالث (٢) ـ ليكث معكم إلى الأَبد » [ يوحنا ١٥/١٤ و ١٦ ] .

« وعُسدوهم بساسم الآب والابن والرُّوح القسندس » [ متَّى ١٨/٢٨ ] ، لم يقسل ( بأسماء ) ، بل مفرد ( باسم ) .

<sup>(</sup>١) مابين القومتين لم يورده السيد روديغر .

 <sup>(</sup>٢) لم يذكر السيد روديغر هذه الجملة ، .. فاحفظوا وصاباي ، لأنَّها تنصُّ على حفظ وصاباه لاعبادته .

<sup>(</sup>٣) مابين معترضتين من إضافات السيد روديغر .

البركة الرَّسوليَّة : « نعمة ربنا يسوع للسيح وَحَبَّـة الله وشركـة الرَّوح القــدس مع جيعكم » ، [ رسالة بولس الرَّسول الثَّانية إلى أهل كورنثوس ١٤/١٣ ] .

« فيانُّ الَّذين يشهدون في السَّماء هم ثلاثة الآب والكلمة والرُّوح القدس وهؤلاء الثلاثة هم واحد » [ رسالة يوحنا الرَّسول الأولى ٧/٥] .

### الرِّقِ ٣ ( ثلاثة ) :

« انقض هذا الهيكل وفي ثلاثة أيَّام أُقيه » ، ( يسوع ) .

طفولة المسيح : « ويعد ثلاثة أيَّام وجدوا في الهيكل في وسط ..» -

بطرس : جحده ثلاث مرّات .

يسوع: سأله ثلاث مرات: « هل تحبني ».

بلاطس : سأل ثلاث مرّات « أي شيء عمل هذا ؟ » .

الصّلب ثمّ في السّاعة الشّالشة « وبعد ثلاث ساعات كانت ظلمة على كلَّ الأرض »(١) .

### صفات إلهيَّة :

السُّلطان « دُفعَ إِليَّ كُلُّ سلطانِ في السَّماء وعلى الأَرضِ » [ متَّى ١٨/٢٨ ] .

والوجود في كلّ مكان : « وليس أحدُ صعد إلى السّماء إلاّ الّذي نزل من السّماء ابن الإنسان الّذي هو في السّماء » [ يوحنا ١٣/٢] ، « لأنّه حيشا اجتمع اثنان أو ثلاثة باسمي فهناك أكون في وسطهم » [ متّى ٢٠/١٨ ] ، « وها أنا معكم كلّ الأيّام إلى انقضاء الدّهر » [ متّى ٢٠/٢٨ ] .

<sup>(</sup>١) الرَّمْ ٣ ( ثلاثة ) أورد السيد روديغر فقراتها دون توثيق .

واضع النَّاموس ومكمِّله : « قد سمعتم أنَّه قيل للقدماء لاتقتل ، ومن قتل يكون مستوجب الحكم ، وأمَّا أنا فأقول لكم إن كلَّ من يغضب على أخيسه بساط للَّ يكون مستوجب الحكم .. » [ متَّى ٢١/٥] .

عالم بأسرار القلوب : « فشعر يسوع بأفكارهم » [ لوق ا ٢٢/٥ ] ، « لكنّ يسوع لم يأتمنهم على نفسه لأنّه كان يعرف الجميع » ، [ يوحنا ٢٤/٢ ] .

سلطان على عناصر الطّبيعة ؛ « فخرّ العبد وسجد له قائلاً ياسيّد تمهّل علي فأوفيك الجميع » [ متى ٢٦/١٨](١) .

سلطان على الشَّياطين : « ولما صار المساءُ قدَّموا إليه مجانين كثيرين ، فأخرج الأرواح بكلمة وجميع المرضي شفاهم » [ متَّى ١٦/٨ ] .

سلطان على للوت : « ثمَّ تقدَّم ولمس النَّعش فوقف الحاملون ، فقال : أَيُّها الشَّابُّ لك أُقول قم » { لوقا ١٤/٧ ] .

عالم بكل شيء : « الآن نعلم أنَّك عالم بكلِّ شيءٍ ولست تحتاج أن يسألك أحدّ ، لهذا نؤمن أنَّك من الله خرجت » [ يوحنا ٢٠/١٦ ] .

## شهادة القرآن الكريم:

﴿ ورسُولاً إِلَى بني إِسرائيلَ أَنّي قد جئتكم بِآية من ربّكم أَنّي أَخَلَقُ لَكُم مِنَ الطّينِ كَهِيئةِ الطّيرِ فَأَنفَخُ فيه فيكونُ طيراً بإذنِ اللهِ وأبرئ الأَكْمَة وَالأَبْرَصَ وَأُحْبِي الْمَوتَى بَإِذْنِ اللهِ وأبرئ اللهِ وأنبئكم عا تأكّلُونَ وَمَا تَدْخِرُونَ فِي بَيُوتِكُم (٢) إِنّ في ذلك لآية لكم إِنْ كُنتُم مُؤْمِنين ﴾ [آل عران : ٢٧٢] .

<sup>(</sup>١) لا يصلح النُصُّ الَّذي اقتبسه شاهداً لما قال وأراده .

 <sup>(</sup>٢) وهنا كتب السيد روديفر [ بدون إذن الله ] ، مع أنها كلها معطوفة على خلق الطير بإذن الله .

ولكن الأهم (بدون خطيَّة ) : « مَنْ مَنكم يُبكِّتُني على خَطيَّة ؟ » [ يـوحنـــا ٢٦/٨ ] .

شهادة القرآن الكريم والكتاب المقدَّس:

على سبيل للثال : ديدات يرفض الفضائح والخطايا للذكورة في العهد القديم عن الأنبياء ورجال الله ، وأنا أسأل : هل من للمكن أن نرفض كتاباً ككلام الله لمجرَّد أنَّه يُظْهر النَّاس حتَّى أحسن النَّاس في أسواً حالاتهم ؟

أذكر هنا أن هدف الكتاب المقدَّس مجد الله ، وليس المجد الزَّائف للإنسان .

تتساوى جميع القصص الّي أشار ديدات إليها معاً في شرّها ، ولكنه اختار بعناية أن لا يذكرها ، لماذا ؟ لأنّ القرآن أيضاً يذكرها في سورة ( ص : ٢٤/٢٨ و ٢٥) : ﴿ وظنّ داودُ أَنَّها فتنّاهُ فَاستغفَرَ ربَّهُ وَخَرّ راكعاً وأناب ، فغفرنا لَهُ ذلك وإن لَهُ عندنا لزّلفى وَحُسْنَ مآبٍ ﴾ ، ونسأل هنا : ماهي الفتنة ـ فتنة داود ـ الّي تاب عنها(١) ؟

لابُدٌ لنا من الرَّجوع إلى التَّوارة [ صموئيل الثَّاني ٧/١٢ \_ ٩ ] : « .. قد قتلت أوريًّا الحِثِّيُّ بالسَّيف وأخذت امرأته لك امرأة » ، وبعد أن أناب داود قال في [ مزامير ١٠/٥١ ـ ٢٢ ] : « .. رُدَّ لي بهجة خلاصك » .

شهادة القرآن الكريم وإضحة كل الوضوح .

كلَّ الأنبياء خطاة (٢) ، لماذا هذا الحروج من الوضع البشري ، في [ ال عران : ٣١/٣ ] ﴿ .. وإنِّي سُمِيتُها مريمَ وإنِّي أُعيدُها بلكَ وذُرِّ يتها مِنَ الشَّيطان الرَّجيم ﴾ ، تفسير

 <sup>(</sup>١) في التفسير الكبير لـ لإسام الرازي ١٨٩/٢٦ ، وفي تفسير أبي حيان الأندلسي البحر الحياط ٢٩٣/٢٠ ، وفي
صفوة التفاسير ٢٩٥٥ الفتنة التي تاب عنها الظن بتسوري الحراب من غير إذن ، فاما اتضح له أنها جاءا
الحكم في قضية استغفر من ذلك الظن وخر ساجداً الله عز وجل .

<sup>(</sup>٢) حاشاهم صلاة الله عليهم وسلامه .

الرُسول عمد : ما من بشر يولد إلا و يمسه الشَّيطان فيستهل صارخاً من مسَّة الشَّيطان إلاَّ المسيح وأُمه .

وفي [الانعام ١١٢/١]: ﴿ وكذلك جَعَلْنا لِكُلِّ نَبِيِّ عَدُوَا شَياطِينَ الْإِنسِ والجِنَّ يُوحِي بَعْضَهُم إلى بَعْضِ زُخرُفَ القولِ غُروراً .. ﴾ ، وفي [ مرم : ١٩/١] : ﴿ قَالَ إِنَّا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لأَهبَ لَكَ غُلاماً زَكِيّاً ﴾ ، وفي [الانبياء : ١١٤/١] : ﴿ وَأَلَّيَ أَحصنَت قَرْجَهَا فَنَفَخنا فَيها مِنْ رُوحِنا وَجَعَلْنَاها وابنَها آية للعالمين ، و [ مرم : ٢١/١١] : ﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُو عَلَيَّ هَيِّنْ وَلِنَجْعَلَة آيَةً لِلنَّاسِ ورحمة مِنَّا وَكَانَ أَمراً مَقَّضِيًا ﴾ .

هنا أسأل : هل يصطفى بشرّ بكلّ هذه الميّزات بجبانب كونه كلمة الله وروحاً منه ، وتكون مهمَّته محصورة فقط ؟ « ولكن يعطيكم السّيّـدُ نفسُهُ آيةً ، هل العداراءُ تحبلُ وتلدّ ابناً ..» [ إشعياء ١٤/٧ ] .

وفي [آل عران :٤٥/١ ] : ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمُلائكةُ يَامِرِيمُ إِنَّ اللهَ يَبَشَّرُكِ بِكُلْمَةٍ مِنْهُ اسْمَهُ المسيحُ عيسى ابن مريّمَ وَجيها في الدُّنيا والآخرةِ وَمِنَ الْمُقرِّبِينَ ﴾ ، يقول الرازي في التَّفسير الكبير : « معنى كلمة المسيح أنه مُسِح من الأوزار والآثام ، ومنه أنه كان ممسوحاً برحم طاهر مبارك .. صوناً له من مس الشَّيطان » .

وفي البخاري : « كلُّ ابن آدم يطعنه الشَّيطان في جنبه بأصبعيه حين يولد غير عيسى ابن مريم » .

﴿ وجيها في الدُّنيا ﴾ ، يقول الرَّازي : معناها مبَرًا من العيوب بسبب كثرة صوابه وعلوِّ درجته عند الله تعالى » ، في الدُّنيا « يُستجاب دُعاوَه و يَحيى الموتى » ، وفي الآخرة « بسبب يجعله شفيع أمته ويقبل شفاعته ( شفاعاته ) فيهم » ، كلمة ( شفيع ) ، من يستطيع أن يشفع إلاَّ الله نفسه ، الله لا يقبل الشفاعة من شخص أدنى منه ؟ ( هو نفسه ) يشفع فيناً " .

<sup>(</sup>١) بل الشفاعة لعظيم من دونه ، رجاء العفو منه والمغفرة ، كا أنَّ الشَّفاعة بإذن منه سبحانه وتعالى .

كلية الله ، روح منه :

لقبان انفرد بها المسيح (١) عن سائر الأنبياء كلّهم ﴿ أَلقاها إِلَى مريم ﴾ ، هل نستطيع أن نستنج أنَّ الكلمة إذن موجودة قبل أن تُلقى إلى مريم ؟ لا أحد سيقول إنَّ الله كان أخرس قبل خلق العالم ، حاشالله ، كان ناطقاً عاقلاً منذ الأزل ، أسال : هذا النّطق ، وهذا الرَّوح من ذات الله ؟

إن أجبنا لا ، نستنتج أنَّه يوجد شريكٌ مع الله ، حاشا لله .

وإن كان روح الله وكامته مخلوقين ، لاأزليين منذ الأزل ، أسأل : ألا يناقض هذا الكلام اعتقادنا أنَّ الله هو الكائن الأزلي الحي الناطق ؟!

استعراض تاريخ الفكر المسيحي:

ماهو جواب آباء الكنيسة عن السُّؤال : من تقولون إنِّي أنا ؟

تمهيد : تعليق على ( قصة الحضارة ) لؤل ديورانت : يقول : إنَّ طريقتنا المعتادة في كتابة التّاريخ مجزّاً أقساماً منفصلة بعضها عن بعض ، وإنَّ التّاريخ يجب أن يكتب عن كلّ هذه الجوانب مجتمعة .

أُقدَّر هدفه تقديراً خاصًا عندما يقول ؛ « سيدهشنا أن نعلم كم اكتشافاً ضروريّاً ليوميّة .. وما لنا من فلسفة ودين مردَّه إلى مصر والشَّرق » .

وأقدَّر إنصافه عندما يعلَّق قائلاً : « إنَّ التَّعصُّب الإقليمي .. لم يَعُد مجرَّد غلطة علميَّة ، بل ربًا كان إخفاقاً ذريعاً في تصوير الواقع ، ونقصاً فاضحاً في ذكائه » .

بالرَّغ من ذلك كلَّه ، أشكُّ أن تأليف هذا الكتاب الذي يسمِّي وَل ديورانت نفسه مغامرة يستطيع أن يلبِّي كلِّ المتطلَّبات العلميَّة الَّتِي تَفْرض عادة على مختص بموضوع واحد .

<sup>(</sup>١) كلا ، أدم من روح الله ، ولنا تعليق مفصل بعد الانتهاء من تقديم كل ما كتبه أو قاله السيد روديغر .

نحن نعرف أن ول ديورانت استهدف تبسيط التّاريخ والفلسفة (١) ، وأراد أن يؤلّف كتاباً موضوعاً لمستوى مستمعي محاضراته الّتي القاها في أمريكة ، والّتي كان معظم مستعيها من العبال والنّساء (١) الّذين يطلبون أن تكون المادّة التاريخيّة واضحة كل الوضوح ، في مثل هذه الحال ، لابدّ من الوقوع إلى بعض الأخطاء أو لكي أتكلم بلسان ول ديورانت « إلى الأخطاء الكثيرة الّتي ليس عنها محيص في هذا المشروع » ، خاصة في مجالات معقّدة كتاريخ الفكر للسيحي في القرون الأولى (١) .

إنَّه من اللافت للنَّظر أنَّنا نجد هذه الأَعمال الجِبَّارة ، مثل قصة الحضارة ، أو قصة الفلسفة في أُغلب الوقت بين الأمر يكيِّين .

مِلَد ( المسيح والقيصر ) كُتب سنة ١٩٤٤م ، في الوقت الذي كان فيه ـ خاصّة في أمريكة ـ كثيرون من المفكّرين متأثّرون بمؤلّفات القرن التّاسع عشر اللاّهوتيّة ، مثل : Baur ، Schleiermacher ، Venturini ، Raimarius ، وبشكل خاص Dániel مثل : هنا في سوريّة ، واستناداً إلى أن العلم يتجّدد الآن كل خس سنوات ، أراه من الحمّل أنّه توجد مصادر أدق وأكثر علماً في نطاق موضوعنا .

<sup>(</sup>١) إن صحّ هذا ، التّبسيط فإنه لا يعني تقديم الخطأ ، رمجانبة الحقيقة ، ومع ذلك في مقدّمة الجلّمد الأول من (قصة الحضارة) أساء من راجع وصوّب من ذوي الاختصاص ، وجاء حرفياً : ، سننتها (هذه الفرصة لندخل كلّ ما عساء نتلقاً ، من تصحيحات يقدّمها النّقاد والأخصّائيون والقراء » ، ثم أورد قولاً نصّه : « لو كنت لأنتظر الكال لما فرغت من كتابي إلى الأبد » .

 <sup>(</sup>٢) لاندري من أين جاء بها السيد روديغر ، وعلى الرغم من ذلك من العبال والنساء مثقفون أكثر من
 كثيرين عن يدعون الثّقافة .

 <sup>(</sup>٣) من أين جاء التُعقيد ؟ من التَّحوُّل إلى التَّثليث في ألغازه وأسراره .

 <sup>(</sup>٤) العِلْمُ يتجدُد ويتقدّم .. ولكن العقائد في أركانها ثابتـة رنسخـة ، ومع ذلـك رفضت الكنيسـة الأناجيل
 المكتشفة حديثاً .

بينا وجُه الإنجيليسون متّى ومرقس ولسوقها أنهاجيلهم إلى اليهود الأميين (Genmies ) والرُّومان ، ووجُه يوحنا كتابه إلى الأوساط للسيحيَّة نفسها وبدأ يناظر تيَّارات غير كتابيَّة بشكل خاص<sup>(۱)</sup>.

السيح إله أصغر.

مناظرة الكنيسة مع اليهود : رأوا في الوهية للسيح تجديفاً ضد الله ، إلا أن الرسل لم يحاولوا أبدا ولا مرّة واحدة أن يرفعوا يسوع الإنسان إلى درجة الألوهية ، بل أعلنوا أن ( يهوا ) نفسه ، الله في سلطانه ومجده صار لحاً ودما ( إنساناً ) .

الخطر الذي كانت الكنيسة تواجهه لم يكن رفض ألوهية المسيح ، بل العكس ، إنهم كانوا .. أي الوثنيُّون .. قد اعتادوا على عبادة يسوع كواحد من الآلهة الذين تعمدوا لهم ، ( لم يكن إنسانا حقيقيًا ) (٢).

في ضمن نطاق الكنيسة كان يوجد اتَّجاهان :

١ ـ إلى جانب الاتجاه الأرثوذكسي ( ذي رأي مستقيم ) .

٢ ـ الاتجاه الذي رأى في يسوع الإنسان الذي اختاره الله ، وأسكن فيمه روحه ،
 وانتصر هذا الإنسان على التجارب ، وثبته الله بقوة ، وجعلمه سيّداً وربّاً ، مذهب التّبنّي ( أو السيح المنبنّي ) .

للشكلة هنا ، الإنسان الذي أصبح إلها .

 <sup>(</sup>۱) كلام خطير جداً ، إنه لعتراف، بأن الأناجيل من متى ومرقس ولوقا ويوحدا ( وجُنه كتاب ) ، النّصُ الإنهى ثابت موجّه للنّاس كافة .

<sup>(</sup>٢) - أنا أنقل هنا ماكتبه السَّيِّد روديغر حرفيًّا .

أغناطيوس [ ٣٥ ـ ١٠٧ م ] : أسقف أنطاكية ، الكنيسة التي أسَّسها بطرس اللذي علم أغناطيوس سبع رسائل أهمها : ( رسالة إلى رومة ) ، حيث التَّشديد على حقيقة أن للسبح صار إنساناً حقيقياً ، كافح ضد الغنوصيَّة التي أنكرت ناسوت للسبح ، واستطاع أن يتكلم عن ناسوت المسبح ولاهوته ، دون أن يمزجها مزيجاً كليًّا .

الاتّحاد الّذي تمّ في المسيح بين اللّوغوس والسركس Sarx ( اللحم ) ، قبلاً اللاّهوت والنّاسوت كانا متّحدين ، وعلى صلة مسترة الواحد مع الآخر ، [ رسالة سميرنا ٢/٤ ] .

« المسيح يعطي المؤمن حياة جديدة ، فهو يلاشي الحياة القديمة ، ويخلق في الإنسان عللاً جديداً » . [ أَفَسُس ٤/٤](١) .

غرينايوس (قي فرنسة ) ، معروف عرينايوس (قي فرنسة ) ، معروف كرجل المصالحة في الخصومة بين فيكتور من رومة ، والكنيسة في آسية .

كتابان في اللُّغة اللاَّتينيَّة :

١ \_ مشكلة الغنوصيّة .

٢ ـ شرح التّعليم الرّسولي ، تكلّم فيه عن الشّالوث ، عن سقوط الإنسان ، عن التّجسّد والفداء .

يحتجُ بشدَّة ضد أُولئك اللاَّهوتيَّين الَّذين يقدِّمون شروحات مطوَّلة ومفصَّلة حول أصل الابن ومصدره ووجوده ، كا لو كانوا حاضرين في يوم ميلاده ، يقول : لا يمكن

 <sup>(</sup>١) أجد النّص في [أفسس ٤/٤].

<sup>(</sup>۲) هكذا كتبها السيّد روديغر.

وضعها لأنَّها تفوق كلُّ وصف ، « لا أحد يعرف سرَّ ميلاد ابن الله إلاَّ الآب والابن » ، [ Adv. Haar 11/28 ] .

# التَّعليم الغنوصي :

أ ـ المسيح هو واحد من العوالم ( Eous ) أو الآلهة الَّتي خرجت من الإله الأسمى .
 ب ـ المسيح هو مجرَّد من الطّبيعة البشريَّة الخاضعة لقوَّة الطّبيعة .

أريناوس يقول: « ببل على العكس في المسيح ، اللَّوضوس (١) صار مثلنا لكي يصيِّرنا مثله ، ولكن في صيرورته مثلنا لم يفقد الاهوته ، بل ظلَّ هو نفس المسيح الواحد » ، [ Adv. Haar 19/3 ] .

« فإنَّ الله الَّذي سكن في الجسد لم يلاشِ ما في الجسد الَّذي سكن فيه من الصَّفات الختصة به ، كذلك الجسد الَّذي كان الله فيه ساكناً لم يلاشِ هذا اللاَّهوت ، فهناك أفعال وتصرُّفات في شخص المسيح لا يمكن أن ننسبها الله » .

جمارتيوس Jartiu الشَّهيمد [ ١٠٠ ـ ١٦٥م ] : من أبوين وثنيِّين ، التحق بمدرسة رواقيَّة ، ودرس فلسفة الأكادعيَّين والفيثوغوريين ، تعمَّد سنة ١٣٠م ولم يترك لبماس الفلاسفة ، وافتتح مدرسة في رومة ، أحد تلاميذه تِرتَّليان .

ثلاثة كتب الأهم (٢) : (حوار مع طريفون اليهدودي) ، ( ثم في أفسى لمدة يومين ) ، حاول تبرير عبارة للسيح كإله (٢) : « هو القنطرة الّتي أُلقيت على الهاوية الفاصلة بين الله والإنسان » ، « انبثاق الابن من الآب لا يعنى أنَّ اللَّوغوس جرَّد الآب

 <sup>(</sup>١) اللّوغوس : Logos : العقل ، المبدأ العقلاني ، المسيح ، كلمة الله ، وهي الكون ( في الفلسفة اليونانيّـة القديمة ) .

 <sup>(</sup>٢) ننقل ماكتبه السيّد رودينر حرفيّاً .

<sup>(</sup>۲) كتب السيد روديغر هنا : ( الجزء الثَّاني ) بشكل هامشي .

من لاهوته أو نزعه عنه » ، « فالكامة الملفوظة لاتجرَّد الإنسان الذي نطق بها من جوهره كإنسان كا لاتفقد الشُّبس قوِّتها من خلال شعاعها ، [ حوار ١١/٢ و ١٢٨/٤ ] .

« لا يمكن قطع أو فصل الثَّمس على الأرض من الثَّمس الَّتي في النَّماء » ، ( Grillmeier 131 ) .

تِرتَليان Tertullian ـ ١٩٠١ ـ نحو ٢٠٠٠م ] : ١٩٦ م تجدُّد ، ذهب إلى رومة ، محامي مشهور ، له أكثر من ٢٥ عـ لا (كتاباً) محفوظاً ، أهمها في صوضوعنا : Contre مشهور ، له أكثر من ٢٥ عـ لا (كتاباً) محفوظاً ، أهمها في صوضوعنا : الآب نفسه نزل Patrepatronison ، يقول : إن الآب نفسه نزل إلى أحشاء مريم ، الآب نفسه هو للسيح ، ويستعمل في هذا الكتاب للمرّة الأولى المصطلح ( الثّالوث الأقدس ) سنة ١٩٥٥م .

« هذه الوحدة مؤسّسة على التّمييز وليس على الانقسام ، أي إنه يجب التّمييز بين الآب والابن والرّوح القدس دون فصلها الواحد عن الآخر » ، [Adv. Prat] .

تعالم بركسياس: المسيح هو الله الآب ، فالمسيح ما هو إلا مظهر من مظاهر الله » ، « هذا الإله الواحد ظهر في يسوع المسيح في هيئة إنسان » ، « هذا الآب هو الذي تألم » ( ) . [ Adv. Prat ] .

ترتليانس (٢): « هـذه الـوحـدة هي وحـدة الأقـانيم » ، ويتكلّم عن الأقـنـوم : « خروج الابن من اللّب يشبه تماماً خروج شعاع الشّمس من الشّمس » كما الفرع هو ابن الجذع ... [ Adv. Prat. 8 ] .

« إنَّ الابن من نفس جوهر الآب ، وخارج منه » ، [ Apologia 21/2 ] .

 <sup>(</sup>١) الآب أي ( الله ) تألم على الصليب ، استغفر الله ، ولاحول ولا قوة إلا بالله .

<sup>(</sup>۲) ترتلیانس : هو ترتکیان نفسه .

أَكَّد بشدَّة على الحقيقة أنَّ هؤلاء الثَّلاثة من جوهر واحد ، « كلُّ ما يوجد في هذه الموحدة المثلَّثة هو الانسجام والتَّوافق والحبَّة » .

يدعوطبيعة العلاقة بين الجسد واللَّوغوس ( حالـة مزدوجـة ) : Double Statuv . [ Prat. 11 ] .

وفي هذا الاتحاد الإلهي البشري ، اللُّوغوس يسوع احتفظت كلَّ طبيعته بمميزاتها الخاصَّة بها » (Prat. 27) .

« طبيعتان ، طبيعة إلهيَّة وطبيعة بشريَّة متَّحدتانِ بلا اختلاط كل أو امتزاج » ، [ Adv. Prat. 27 ] .

« بما أن للسيح كانت له روح مثل أرواحنا ، وكان يتألَّم مثلنا ، فقد صرَّح على الصَّليب من شدَّة ماعاناه في الصَّلب » ، [ De Resont Carne 40 ] .

بولس النَّمَيْسَاطِي [أسقف أنطاكية ٢٦٠ ـ ٢٧٢م]: كان كاتباً سياسياً ماهراً، واحتلَّ مكانة عالية في مملكة زنوبيا التي عُرِفت بميلها الخاص لليهود، والتي استهدفت الانفصال عن رومة، رأت في بولس أداة سياسيَّة فساعدته بنفوذها على ارتضاء كرسي الأسقفيَّة في أنطاكية، وتمتَّع بسلطة روحيَّة وعالميَّة، وفي نفس الوقت أشرف على خزينة لللكة زنوبية وكان مستشاراً لها.

تعاليه بعد ارتقائه [ كرسي الأسقفيَّة في أنطاكية ] :

اللُّوغوس : قوَّة غير شخصية ، وليس أُقنوماً ، مميَّزاً عن الله .

في يوم المعموديَّة اتَّحد الله مع هذا اللَّوغوس بأيِّ شكل ما ؟؟ وهكذا رفع اللَّوغوس ككافأة له ، وأعطاه اسماً فوق كلُّ اسم .

« هذه الأقانيم ماهي إلاَّ طرق قد انتحلها الله ليظهر نفسه في العالم ».

مشكلة : هذا يؤدّي تلقائياً إلى وجود ابنين لله . بولس لم يشتهر باعتقاده فقط ، بل بسوء السُّلوك أيضاً .

مجمع أنطاكية : ٢٦٨م ، حضره ٧٠ ـ ٨٠ مندوباً ، وطرح عليه ( مركيون ) أسئله واستطاع بذلك أن يبيّن أخطاءه اللاهوتيّة ، فخكِم عليه ، إلاّ أنّه بقي بدع من زنوبية على كرسي الأسقفيّة إلى موتها ، فأنهى أوريليان Aurelian سلطته .

لوكيانس Luccian : أسس المدرسة الأنطاكية بعد ٢٦٠م ، ودرَّس فيها تعاليم بولس السَّبَيْساطي تماماً ، ولوكيانس نفسه للصدر والينبوع الوحيد لآريوس ، حتَّى سمَّى آريوس نفسه : (آريوس اللوكيانوسي) ، وآريوس درَّس تعاليم لوكيانس ، إنن : تعاليم آريوس ليست من مصر ، بل ولِلتت في أنطاكيلة ، وظهرت بعد ذلك في الإسكندريَّة (۱) .

### كلام عن تاريخ الفكر المسيحي:

نأتي إلى آريوس، من ليبيا، كان خطيباً رائعاً وشاعراً مشهوراً ، ألف الكثير من الترانم للسيحيّة ، وجذب كثيراً من النّاس إليه بأسلوب وعظه ، درس في أنطاكية عند توثيانوس ، ثمّ انتقل إلى الإسكندريّة وكافح هناك ضد تعالم سيبريوس ، ألذي كافحت ضده أيضاً كنيسة الإسكندريّة ، أي الكنيسة للصريّة الأرثوذكسيّة ، وجعل بوجه عام الكثيرين أتباعه في كفاحه القوي ضد سيبريوس ، ولكن بدأ بعد ذلك يهاجم عقيدة أثرية الابن وانبشاق جوهره من الآب ، إذن إن هذا الاعتقاد يؤدّي إلى ( السّلبيّة ) تعاليم الطّبيعة الواحدة .

أَوْلاً : وجود الابن سبني خلق العالم ، مع ذلك فهو ليس أزلياً .

ثانياً : الآب قرَّر بأن الابن يسلك في طريق الصَّراخ ، ولهذا فقد منحه مجداً إلهياً .

<sup>(</sup>١) عنا تنتهي الصفحات التي كتبها السيد روديغر مخط يده بالعربيَّة ، لنبدأ بشريط حجُّله بصوته .

الإسكندر أسقف الإسكندريّة - ناقش آريوس ، وحيضا لم يرد هذا أن يتراجع عن اعتقاده ، عقد الإسكندر مجعاً في ٣٢٠م ، محضور مئة أسقف ، ومن أولئك الأساقفة لم يتبع أحدّ رأي آريوس من خدمته سنة ٣٢٠م ، وحيضا صدر هذا الحكم ، لم يجد آريوس في الإسكندريّة إلا حفنة من النّاس الذين اعتنقوا تعاليه .

شرح آريوس لأوسب أوتيانوس موقفه ، ونصح له أن يقابل أسقف نيقوميديا ، ويرسل رسائل إلى الأساقفة ، وأوسيب نفسه كتب رسائل كثيرة ، ودعا إلى مجمع جديد لتدارس هذا الأمر ، أشرف على هذا المجمع صديق آريوس ، أسقف نيقوميديا [ يوسبيوس ] ، وفوق ذلك كانت العلاقات بينه وبين الكنيسة للصريَّة سيئة ، هذان الأمران لا يُسمح لنا أن نهملها في مسألة آريوس .

لعب على كلّ حال الإسكندر والكنيسة المصريّة دوراً هاماً ، اللّذان رفضا حكم الجمع اللّذي أعاد آريوس إلى الكنيسة ] ، ولذلك انفصل آريوس وأتباعه عن الكنيسة ، ثم استقرّ آريوس في نيقوميديا وكتب كتاباً ، وهنا نقول : اتسعت شقّة الخلاف ، وحاول كلا الجانبين أن يجذب إليه العدد الأكبر عن طريق الرّسائل والخطابات أو الشّروح ، وبعد معركة كريستوبلس ٢٢٢ - ٢٣٤م وصلت الملكة الرّومانية إلى حالة من السّلام ، وفي مثل هذه الحال بدأت التّوترات في الكنيسة أن تهدد وحدة الإمبراطوريّة ، حيث الأحزاب تكافح بعضها ضد بعض ، فخساف تسطنطين على وحدة الإمبراطوريّة ، واستشعر الأسقف هوستيوس ، واتفق قسطنطين أن يكتب إلى كلّ واحد من الحزيين رسالة شخصية ، وسافر هوستيوس واجتع بالحزبين ، وحصل على صورة شاملة ، وفي هذا الحين ولد الاقتراح لعقد مجمع مسكوني ، بالحزبين ، وحصل على صورة شاملة ، وفي هذا الحين ولد الاقتراح لعقد مجمع مسكوني ، بمع نيقاوي سنة ٢٢٥ م.

أثناسيوس يقول إن عدد الأساقفة ٣١٨ ، وهرنك يقول ٢٥٠ ـ ٣٠٠ ، والأغلبيّة

من الشَّرق ، ومن الغرب ٤ أو ٥ فقط ، واحد من إسبانية ، وآخر من فرنسة ، واثنــان من رومة .

نرى في المجمع النيقاوي ونجد ثلاثة أحزاب ، الحزب المصري وهو أغلبية برئاسة الإسكندر ، ثم الحزب الآريوسي وهو أقلينة ولكنه متحمس ومعه أسقف نيقوميديا ، والحزب المحايد ، يعنى حزب أوريغينس .

ناقش المجتمعون تعالم آريوس ، فاتهم المجمع آريوس بالهرطقة ، واقترح القانون الإيماني ، إلا أن المجمع رفض بقرار الإجماع هذا القانون ، قانون الإيماني ، وتغيّر الوضع في ذلك الحيني ، أي رفض المجمع إدانة تعالم آريوس ، أي المحتوى في ذلك القانوني ، وبعضهم يظن أن أتناسيوس لم يحضر ، وأن الأساقفة وحدهم اتخذوا القرارات ، حسب بعض المراجع ، وبعضهم الآخر يقول أثناسيوس لعب دوراً في الخلفية حسب [ بونيشاس بعض المراجع ، وبعضهم الآخر يقول أثناسيوس لعب دوراً في الخلفية حسب [ بونيشاس بعض المراجع ) .

لقدرة العلم على الانتصار ، انضَّت أغلبيَّـة الحزب الآريوسي إلى الحزب الأوريغيني الحايد .

أوسيب قرَّر أن يتكلِّم الكلمة الأخيرة ، ويطرح قانون الإيمان الَّذي نال قبول كل المشتركين في المجمع تقريباً ، إلاَّ أنَّه ظهرت بعض المناقشة مع الحزب المصري ، حول بعض الأخطاء اللاَّهوتيَّة الَّتي تضُّنها ذلك القانون ، هنا أنى الحزب المصري وعلى رأسه أثناسيوس وتقَّح هذا القانون ، ولكن لم يقدَّم قانوناً جديداً ، بل قدَّم تنقيحاً الاهوتيَّا للقانون الذي اقترحه أوسيب .

قام الآريوسيون ضد مصطلح أن الابن مساو بالآب في الجوهر ، وزعموا أن لا وجود لهذا للصطلح في الكتاب المقدس ، صحيح أنه غير موجود في الكتاب المقدس ، بغض النظر عن [ رسالة بولس إلى أهل فيلبّي ٦/٢ ] : « الّذي إذا كان في صورة الله لم يحسب خلسة أن يكون معادلاً لله » .

لانجده لفظيًّا ، ولكنه محتوى معنوياً .

ونصُّ القانون هو من يظن أنَّه كان زمن لم يوجد فيه ابن ، وأنه لم يكن لـه وجود قبل أن وَلِدّ ، أو ابن الله مخلوق ، أو قابل للتَّغيير أو متغيَّر فهم خارج الكنيسة الجامعـة الأصولية .

مشتركو المجمع وإفقوا على هذا النّص ، حتّى الآريوسيون أنفسهم ، باستثناء اسقفَيْن مصريّين تينس وسيكولس ، وحُكِمَ على تعاليم آريوس ، وخوفا على وحدة الامبراطوريّة الّتي سعى إليها قسطنطين ، أمر بإحراق أعمال آريوس ، ولكن المشكلة لم تحل بشكل نهائي ، وظلت نبوّة سمعان الشّيخ نافذة المفعول ، حسب [ لوقا ٢٤/٢) : « وباركها سمعان وقال لمريم أمه إنّ هذا قد وُضِع لسقوط وقيام كثيرين في إسرائيل ولعلامة تُقاقم » .

تعاليم آريوس: رأى آريوس أنَّ الآب عظيم بعيد كل البعد عن البشر، والله الذي أراد الاقتراب من الحَلْق ، خَلَق الكلمة يسوع الَّذي أصبح عن طريق مشابراته وسعيه نحو الكال إلها ، بدرجة اللاهوت بالتَّبني ، وآمن آريوس أن الابن في أسمى مكان ، ووصل إلى أعلى درجات الارتفاع ، « لكي تجثو باسم يسوع كلَّ ركبة مَّن في السّماء ومن على الأرض ومن تحت الأرض ، ويعترف كلَّ لسان أنَّ يسوع للسيح هو ربَّ لجد الله الآب » ، [ رسالة بولس إلى أهل فيلبِّي ١٠/٢ و ١١] ، إلاَّ أنَّ كلَّ هذه ماهي إلاَّ هبة أو عطية من الله الآب إلى الابن ، لأنه هكذا مسرَّة الله .

ولقد وصل آريوس إلى درجة القول بأنَّه يمكن أن نقول إنَّ الابن هو الله ، أو إله .

ويبدو كأنّه يوجد تناقض ، في الحقيقة لا يوجد تناقض ، في تعاليم آريوس ، ربحا هنا تكن للشكلة ، يمكن أن نقول إنّ الابن هو الإله حسب آريوس ، ولكن ليس لأنّه عظيم وسام ، وإلى منذ الأزل ولأنه نفسه مصدر كلّ سمو ، وعظيم وسلطان ، لأن الآب الذي خلقه وجعله بكر كل الخليقة قد منحه هذه العظمة والسّلطان ، الابن يصير ابناً

شرعيّاً ووارثاً له ، ولكنه يختلف عن الآب في الجوهر ، « سمعتم أنّي قلت لكم أنا أنهب ثمّ آتي إليكم ، لو كنتم تحبُّونني لكنتم تفرحون لأنّي قلت أمضي إلى الآب ، لأنّ أبي أعظم منّى » [ يوحنا ٢٨/١٤ ] .

الخطأ الذي وقع فيه آريوس ، والذي وقع فيه الكثيرون هو أنه عد الآيات التي تتكلم عن يسوع الابن ، كا لو كانت تتكلم عن شخص الابن كليًا وجزئيًا ، ولقد غاب عنه أن هذا الإنسان الذي تألم هو نفسه الذي يقول عنه يوحنا « في البدء كان الكلمة » .

الآيات ألَّتي شُمِّي الابن فيها بأساء الله كثيرة وعديدة ، وذكرنا بعضها .

الطّبيب والمؤرّخ ( لوقا ) يكتب في كتبابه ( أعمال الرُّسل ٢٨/٢٠ ) : « احترزوا إذن لأنفسكم ولجميع الرّعيّة الّتي أقامكم الرّوح القدس فيها أساقفة لترعوا كنيسة الله التي اقتناها بدمه » .

« وعن الملائكة يقول : الصَّانع ملائكته رياحاً ، وخدَّامه لهيب نار ، وأمَّا عن الابن كرسيُّك يا الله إلى دهر الدَّهور » ، [ رسالة إلى العبراينين ١/٨].

« ونحن في الحقّ في ابنه يسوع المسيح ، هذا هو الإله الحقّ والحياة الأبديّـة » ، [ رسالة يوحنا الأولى ٢٠/٥] .

الله بعدما أن كلم الآباء بالأنبياء قدياً بأنواع وطرق كثيرة ، كلمنا في هذه الأيّام الأخيرة بابنه الذي جعله وارثاً لكلّ شيء ، والذي به أيضاً عمل العالمين الذي هو بهاء مجده ورسم جوهره ، وحامل كل الأشياء بكلمة قدرته بعدما سمح بنفسه تكفيراً لخطايانا ، جلس في يمين العظمة في الأعالي .

مما لاشك فيه أنّ ابن الإنسان يسوع المسيح النّاسوت ، محدود العلم ، وينهو ويكبر كما ينسوأى طفيل آخر حسب [ لموقما ٥٣/٢ ] : « وأمَّا يسوع فكان يتقدّم في الحكمة ولم يكن مجرَّد يسوع النَّاصري ، بل كان الكلمة للتجسَّدة في الوقت نفسه ، التَّي من ذات الله ، والَّتي هي الله نفسه ، وهذا هو السَّر العظيم الَّذي يقاوم كل إدراك ، وهنا يبدأ الإيمان ، وكل مارآه آريوس هو الجسد ، والجسد فقط .

يقول يسوع : « كلَّ شيء قد دفع إليَّ من أبي ، وليس أحدَّ يعرف الابن إلا الآب ، ولا أحد يعرف الآب إلاَّ الابن ومن أراد الابن أن يعلن له » [ متى ٢٧/١١ ] .

«طوبى لك ياسممان بن يونا ، إن لحماً ودماً لم يعلن لك لكن أبي الذي في السّموات » [ متّى ١٧/١٦] ، وتوجد آية أخرى لا أعرف مكانها في الكتاب المقدس : « لا أحد يأتي إن لم يسجنه أو يعذبه الآب »(١) .

وللإيضاح يُزع أننا ننسب لله ولادة تنازليَّة ، وحاشا لله ، ليست هـذه النبوَّة نبوَّة جسدية ، بل نبوَّة روحانيَّة فعليَّة ذاتيَّة .

بقال: العقل يلد الأفكار، فهل معنى هذا أن العقل تزوّج ؟ والولادة من النّالوث الأقدس لا يوجد فيها انفسال، الابن يخرج من الآب دون أن ينفصل عنه، ويخرج منه ويظل فيه، وكا الفكرة تخرج من العقل، وما زالت فيه، كذلك الكلمة، الكلمة كابن الأصفياء، ابن الشّفاء، ويقال أيضاً ابن مصر، وابن النّيل، ولكن لا أحد يقول إن معنى هذا أن مصر تزوّجت، أو أن النّيل تزوّج ، وفي الحديث : « الأغنياء وكلائي ، والفقراء عيالي »، وهل يقصد الحديث هنا ويعني علاقة جسديّة، طبعاً لا، وإنّا قال أريوس الابن مخلوق لأنّه لم يفهم أن الابن المقصود به عقل العقل ، كا

<sup>(</sup>١) لم نعثر عليها في فهرس الكتاب للقدّس ، في [ يوحنا ٥٦/١ ] : « قلت لكم إنّه لا يقدر أحدّ أن يـاتي إليّ إن لم يُقطُ من أبي » .

وصف الغزالي الأقنوم النَّاني في كتابه [ الرَّدُ الجميل ٤٣ ]<sup>(١)</sup> : « ذات عاقلة لذاته » ، فإن الله كان فترة من الزَّمن وهو الخالق غير عاقل ، أو دون عقل عاقل ، وحاشا لله ، وروح القدس هو حياة الله ، كيف إذن يكون الله حيّا قبل خلق هذه الرُّوح ، لا يمكن الفصل بين الشَّمس وبهاء نورها ، وكا يبقى لهب النّار الّذي ينوّر أوّلاً ، وثانياً يعطي حرارة ، يبقى دائماً لهباً وإحداً .

أبو بكر محمد بن الطّيب الباقلاَّني ، قال : إذا انعمنا النَّظر في قول النَّصارى إن الله جوهر واحد في ثلاثة أقانيم ، لا نجد بيننا وبينهم اختلافاً كبيراً إلاَّ في اللَّفظ ، [ شمس القواعد ه آ<sup>(۲)</sup> .

الشيخ محي الدين بن عربي في [ فصوص الحكم ٢٥/٢] يقول : « الكلمة هي الله متجليّاً ، وهي عين الذات الإلهية لاغيرها » ، وفي سورة [ البقرة : ٢١٥/٢ ] ذكر ابن السبيل ، الذي سمّي بهذا الاسم لمشيه المستر غير المنقطع ، وكذلك ( ابن الله ) ملازم الأب بشكل دائم .

والإمام مالك يقول في تفسير الآية الخامسة من [ سورة طه ] : ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشُ اسْتَوى ﴾ : الاستواء غير معقول ، والكيف غير معقول ، والسُّؤال عنه بدعة (1) .

 <sup>(</sup>١) كتاب الغزالي ( الرَّهُ الجيل على من غير النّوراة والإنجيل ) .

<sup>(</sup>٢) لم نميد كتاباً للباقلاني بهذا العنوان ، لقد أوره سيد صقر في مقدئمة تحقيق ( إعجاز القرآن ) تسعة وخسين كتاباً للفاضي الباقلاني ، ليس بينها هذا العنوان ، ولم نجد الكتاب للباقلاني ولا لغيره لا في كشف الظنون ، ولا في الذبل عليه .

<sup>(</sup>٣) لم يذكر الطبعة للتّحقّق من النّص ، ومع ذلك عدت إلى كتاب (شرح فصوص الحكم) طبعة ١٩٨٥ م ، مطبعة زيسد بن ثــابت ، دمشق ، فـوجــدت ص ٢٣٢ : « فهـو كلمــة الله ، وهـو روح الله ، وهـو عبد الله » ، وفي ص ٢٣٤ : « فالموجودات كلّها كلمات الله الّتي لا تنفد ، فإنها عن كن ، و (كن ) كلمـة الله .

<sup>(</sup>٤) وصواب هذا : « الاستواء معلوم ، والكيف عهول ، والسَّؤال هنه بدعة » ، والضَّير عائد إلى الكيف .

وكم حريّ السُّؤال عن صلاة الله الأُقنوميَّة في ذاته ؟ من يحوّل الكلام عن الذَّات والأَقانيم إلى عمليَّة حسابيَّة لا يفهم شيئاً عن هذا الأمر ، ولا توجد عمليًّات حسابيَّة عن الله ، وفق ذلك لا تقول واحد + واحد + واحد ، بل واحد في واحد في واحد ، ويسوع قال إن فيَّ الأب ، والأب فيَّ (١) .

استأنف الحزب الآريوسي نشاطه من جديد ، مستغلا كل الوسائل للوصول إلى نشر تعاليه ، ويرجع السبب إلى نفوذ ( هيلينا ) أم الإمبراطور ، وإلى أخت قسطنطين وحسساشيتها ، لأنهم كانسوا آريسوسيين ، أقنعت ( هيلينسسا ) قسطنطين أن آريوس وأتباعه لا يستحقون هذا الحكم القاسي ،

كا بدأ أسقف نيقوميديا يهاجم تعاليم المجمع النيقاوي بشكل غير مباشر ، وكان لديه تأثير قوى على الحاشية الإمبراطورية ، وبدأ يستغل بعض الأشخاص المهمين ، وخاصة أخت قسطنطين لإثبات براءة آريوس ، وإعادته إلى منصبه ، وأصدر بعض الأساقفة الأصدقاء نصا جديداً لقانون الإيان ، الذي يدل ظاهره على الأرثوذكسية ، وأمر القيصر ياعادة آريوس إلى الكنيسة .

إسكندر ، أسقف الإسكندريَّة كان قد رحل إلى عالم الأبديَّة ، وخلفه أثناسيوس الذي رُسِّم أسقفاً في سنة ٣٢٨م ، وكان مجبوباً عند الشَّعب ، ولكنه وجد حفنة من الكهنة من زمن الإسكندر ، اللَّذين لم يوافقوا على رسالته ، وعلى رأسهم ملاتيوس ، ووفق ذلك ، تدخلت عناصر أجنبيَّة في المقاومة ضد الأسقف الجديد .

وأوسيب من نيقوميديا ، رأى في أثناسيوس خصاً قويًا يجب التَّخلُص منه ، وظنُّ أنَّ ارتقاء أثناسيوس لعرش أُسقفيَّة الإسكندريَّة يعنى القضاء العاجل والمؤكِّد على

<sup>(</sup>١) لاتوحيد، ويبقى التثليث ثلاثة : واحد داخل واحد داخل واحد ..

الآر يوسيَّة ، لذلك أثبار الفتنية ، وكوَّن الأحزاب ، وأشمل النِّبار بين أثنباسيوس وبين بعض الكهنة المصريَّين عن طريق اتهامات مختلفة ، مثل :

١ . فَرْضُ أَثناسيوس الضِّرائب على للؤمنين .

٢ ـ وأن أثناسيوس قتل أرسينوس .

ولكنه دُعي إلى القيصر وأظهر براءته ، وهذا يعني فشل هذه المحاولة ، وعُقِـد مجمع صور ٣٣٥م ، لدراسة أمر آريوس ، وأتى أثناسيوس بحشمه ويوصفه أسقفاً ، ولكنه مُنع من الدُّخول بحجَّة أن الوفد للصري غير مدعوً للاشتراك في أعمال المجمع .

وحرص الجمع في الواقع أن يتهم أثناسيوس بقتل أرسينوس ، مع أن أثناسيوس أرسل نفسه إلى الجمع لكي يبرهن على براءته ، ولكن الجمع واصل اختراع الاتهامات ضد أثناسيوس ، حتى ذهب هذا إلى القيصر ليرفع دعوته إليه ، فاستغل الجمع هذه الفرصة ، وحكم عليه أثناء غيابه ، وأعادوا آريوس إلى منصبه .

طلب القيصر وفداً من صور ، أوسيب وخسة آخرين ، وهم الله ين قالوا إن أثناسيوس هدد بعدم تصدير القمح من الإسكندريّة إلى القسطنطينيّة ، الأمر الذي أغاظ الإمبراطور ، وفوق ذلك عرف أن هذا الرّجل يحاول فصل السّلطة الرّوحية عن السّلطة العالميّة ، ولذلك صدّق ما قيل ، ووافق قسطنطين على حكم مجمع صور ، وخلع أثناسيوس ونفاه ، وأعاد أتيوس إلى مكانه ، هذا يعني انتصار آريوس والآريوسيّة ، ونصّب ككاهن في القدس ، لأن الكنيسة المصريّسة رفضت القرار ، وهناك بقي إلى موته سنة ٢٣١م ، ومات مرض (الدّيزانطاريّة )، وبعد خمس سنوات مات قسطنطين أيضاً ، وتمولًى قسطنطين النّاني حكم الغرب ، وأصدر القرار بإعسادة كلّ الأساقفة المنفيّن .

جاء في [ إتناس ٢٥ ] أنَّ قسطنطين الثاني كان صاحب للصادرة ، فأحدث إثـارة شغب واضطرابات في الأجزاء ألِّتي كان يحكمها إخوة قسطنطينوس في الشَّرق . وبعد عودة أثناسيوس مباشرة بدأ أوسيب نيقوميديا من جديد في تدبير المؤامرات ضد أثناسيوس ، وعلى رأس المعارضين أوسيب نيقوميديا ، فكتب رسائل إلى الأساقفة ، وإلى رومة ، يدّعي فيها أنّ الشّعب المصري لا يرغب في عودة أثناسيوس مرّة أخرى .

واتَّهم أَثناسيوس مرَّة أُخرى بمنع توزيع القمح ، وأساقفة مصريُّون اجتمعوا في السَّنة نفسها وأظهروا تأييدهم الكامل لأثناسيوس وابتهاجهم بعودته .

كانت ردَّة الفعل في رومة ، الـدَّعوة لعقـد مجمع مسكـوني في رومة ذاتها ، إلاَّ أن الآر يوسيِّين رفضوا هـذا الاقتراح ، وقـالـوا : إنَّ القضيَّـة قضيَّـة شرقيَّـة سبـق أن صـدر بشأنها حكم من مجمع شرقي ، وفي مثل هذا الشَّكل استرت الخصومة خمس مرات .

كان أثناسيوس في المنفى ، والجريمة الوحيدة التي ارتكبها هي دفاعه عن أزليّة الابن ، مثلاً ست سنوات ، من سنة ٢٥٥م إلى ٣٦١م ، في المنفى الرَّابع ، ولقد عين الإمبراطور أحد موَّظفي الماليَّة أسقفاً بدل أثناسيوس ، مما سبب هجر الشعب للكنيسة التي كان يصلّي فيها الأسقف الجديد ، مما أغاظ الأسقف ، فطلب من الشُرَطَة البوليس ) إحضار الذين ذهبوا إلى الصَّحارى والمقابر للقيام بالصَّلاة فيها ، وحاصرت الشُرطة الكنيسة والمقابر ، وقَبَضَت على مئات من النَّاس ، وألقي بهم في السَّجون .

وتؤكّد المصادر أن أثناسيوس أثناء إقامته في الإسكندريّة بين فترات في المنفى ، وفي الصّحراء ، كان داغاً يبل إلى مدّ يد المصالحة إلى الآريوسيين ، وأثناسيوس نفسه لم يَرَ اليوم الّذي عقد فيه المجمع للسكوني في القسطنطينيّة سنة ٣٨١م ، [ توفي ] قبل ذلك سنة ٣٧٣م ، وهذا المجمع ـ مجمع القسطنطينيّة \_ قبل القانون النيقاوي ، وأضاف بعض الإضافات حول روح القدس ، روح القدس الرّب المنبثق من الآب .

وهذا الاستعراض من التّاريخ الكنسي في القرون الأولى ، يظهر لنا أن القول بـأنّ الثّالوث للقدّس مفروض على للسيحيّة قسرا ، بعيد عن الحقائق التّاريخيّة للوجودة في المصادر للوجودة بين أيدينا .

#### طفولة المسيح :

عن قضيَّة طفولة المسيح ، الإنجيليَّون يسدلون ستاراً حول طفولة المسيح ، يكاد يكون ستاراً كثيفاً ، ومتَّى لا يتكلَّم عن طفولة يسوع ، بل يصف الجوَّ الذي وُلِدَ فيه هذا الطَّفل ، ولوقا مثلاً يذكر حادثة الختان وتطهير الأم ، ثم يقول : « وكان الصبي ينمو ويتقوَّى بالرُّوح ممتلئاً حكة وكانت نعمة الله عليه » [ لوقا ٢٠/١] ، وفي [ لوقا ١٥/٢ و ٥١ ] : « ثمَّ نزل معها وجاء إلى النَّاصرة وكان خاضعاً لها ، وكانت أمَّه تحفيظ جميع هذه الأمور في قلبها ، وأما يسوع فكان يتقدَّم في الحكة والقامة والنَّعمة عند الله والنَّاس » .

واليهود قالوا عنه : « أليس هذا ابن النّجّار ، أليست أمَّه تدعى مريم وإخوته يعقبوب وينوسي وسمعنان ويهنوذا ..» [ متّى ١٩/٥٥ ] ، وفي ( الرّسنالية إلى العبرانيّين ١٧/٢ ] : « مِنْ ثُمَّ كان ينبغي أن يُشبسه إخبوته في كلّ شيء لكي يكنون رحياً ورئيس كهنة أميناً في ما لله حتّى يكفّر خطايا الشّعب » .

ولقد اندهش الكثير من الكتّاب من صحت العهد الجديد عن الإفضاء بمزيد عن حياة يسوع ، ونسأل هنا كيف كان يعمل ويتصرّق ؟ هل كان يذهب إلى المدرسة .. النح ؟ ولكن هم الرّسل والإنجيليين أن يجيبوا عن هذه الأسئلة والأمور الّتي تهم علم النّفس والاجتاع .. إلخ ، ولا تشغل عند كتّاب العهد الجديد إلا حيّزاً صغيراً جداً جداً على الهامش ، بل كان هدفهم أن يشرحوا لنا أن يسوع النّاصري الذي وُلِدَ من مريم العذراء ، ويسوع المسيح المنتظر الذي يخلّص العالم من خطاياه ، وهدف الأناجيل تبيان حقيقة روحيّة هامّة منذ القرن الثّاني لليلادي إلى القرن الخامس ظهرت عدّة أناجيل ورسائل نسبها للولّفون إلى بعض التّلاميذ والرّسل لكي يسهل توزيعها وانتشارها ، وتسمّى الكتب الأبكر وفيّة ، أو الأناجيل المزيّفة ، ألّي حاولت من الخيال أن تملاً الذوغ الذي تركته الأناجيل .

وهذه القصص أصبحت تسلية المسافرين ، ولأغراض تجاريَّة وسياسيَّة ، وكانوا يقصُّون بعضها في هذه السُّفرات الطُّويلة ، مع قصص تصف لنا طفولة السيح ، فالمعجزات كانت تصحيم أيها حلَّت أخيار أصدقائه عن الأسرار ، والأساطير تكوِّن أساطير .. إلىخ ، وانتشرت وذاعت بين النَّساس ، فسالإنجيليمون فضَّلوا على العكس ، الصَّب بشأن هذه القضيَّة الثَّانوية ، وهذه القصص نُسبَت إلى التَّلاميــ والرَّسل ، حتَّى تستطيع عن طريق هذه العناوين أن تدخل إلى الكنيسة فتُقرأ وتدرس وتقبل كأناجيل قانونية رسوليَّة ، كإنجيل توما ، وإنجيل يعقوب ، وإنجيل المصرِّبين ، وإنجيل يوسف النَّجَّار ، والإنجيل العربي ، وإنجيل بطرس ، وإنجيل يوحنا .. إلىخ ، ومن الجدير بالذِّكر أنَّ تعاليم الغنوصيُّة تسيطر على كثير من هذه الأناجيل ، وكما هو معروف أنَّ تعاليم الغنوسيَّة تنكر ناسوت المسيح ، لذلك فهي لا ترى إنساناً حقيقيًّا ، بل هيئة إنسان كان يأكل ويشرب وينام ، متظاهراً ذات هيئة بشريَّة غير حقيقيَّة ، ولقد شبُّهوا جسد يسوع بالنُّور أو شعاع الشُّس ، فإنَّ النوُّر أو شعباع الشُّهس يمكن لها أن يخترقا لوحاً من الزُّجاج دون أن يكسر هذه اللُّوحة ، وهذا مـاحـدث لمريم العـذراء الَّتي احتفظت بعذريتها ، وهذا ماحدث ليسوع في حادثة موته ، فالمسيح لا يمكن أن يوت ، لأنه غير قبابل في حبال من الأحوال للآلام ، فقيد رفض الغنوسيُّون المسون (بالعارفين )عقيدة الصَّلب ، لأنَّها لاتتَّفق مع لاهوت للسيح ، ولكي يفسِّروا هـذه القضيَّة يقتبس الكثيرون منهم قصة صعمان القيرواني [ لوقا ٢٦/٢٢ و ٢٧ ] : « ولَّما مضوا به أمسكوا سمعان رجلاً قيروانيّاً كان آتياً من الحقل ووضعوا عليه الصّليب ليحمله خلف يسوع ، وتبعه جمهور كثير من الشُّعب والنِّساء اللَّواتي كنَّ يلطمن أيضا وينحن عليه » ، ولكن ليس من الإنجيل بل من الأناجيل للزيُّفة الَّتي تجعل من سمعان القيرواني الشَّخص الَّذي أخذ مظهر يسوع النَّاصري وهيئته .

وتقرأ في إنجيل يوحنا للرَّيِّف : لست أنا يسوع العلِّق على الصَّليب ، ولكن

الإنجيليّين كان همهم أن يقدّموا أن يسوع هو المسيح ، هم غير بــاحثين عن يسوع حسب الجسد كما هو مذكور في الرّسالة الثّانية إلى أهل كورنثوس [ ١٦/٢٥ ](١) .

إذن نحن من الآن لانعرف أحداً حسب الجسد ، وإن كنّا عرفنا المسيح حسب الجسد ، لكن لانعرف بعد ، وما سبق أن قلناه لا يعني بأيّ حال من الأحوال عدم البحث والتّنقيب في التّاريخ ، وما في العلوم المختلفة ، عمّا يقوله التّاريخ والعلوم عن يسوع .

وهذه الكتب على الرَّغ من أخطائها الكبيرة مفيدة لفهم التيارات الختلفة الَّي كانت تواجهها الكنيسة في القرون الأولى .

ولتوضيح مشكلة وصف الطّفولة في الأناجيل ، عندما نجتع لكي نتكلم عن أمور دينيّة أو تاريخيّة لا نتكلم عن أسعار الخضر والفواكه ، لأنّها لا تهمنا ، وأيضاً الله يتكلم بما ينفعي ، أو بما ينفع النّماس ، وياخذ الأهم ، هو أظهر لنا في العهد القديم بكل وضوح أن لاأحد طبّق النّاموس الإلمي تطبيقاً كاملاً لأن فطرتنا غير مسلمة ، غرائزنا وشهواتنا تجذبنا ، تسحبنا دوماً إلى الأسفل ، إلى مخالفة النّاموس ، والمسيح صابر ، وقال : « لا تظنّوا أنّي جئت لأنقض النّاموس أو الأنبياء ، ما جئت لأنقض بل لأكمّل » [ متى ١٧/٥ ] ، يعني ليطبّق النّاموس الإلمي تطبيقاً كاملاً ، يعني من البداية إلى النّهاية ، ولذلك لا يهمّنا ما شرب ، وكيف نام ، بل نسأل الله رسم قانون طبيعي ، وإذا جاء بالجسد ، فن للفروض عليه أن يلتزم به ، ويهمنا في هذا الجال هل جابه كطفل وقته حسب النّاموس ، وقدمً في الهيكل حسب النّساموس ، ثم كَبّر كطفل عادي ، خضع لوالديه ، يعني طبّق النّاموس هنا أيضاً ، ولانريد أن نعرف أكثر .

 <sup>(</sup>١) الإشارة هذا خطأ ، ونظنها : الرسالة الثنانية إلى أهل كورنتوس [ ١٠/٤ ] : « حاملين في الجسد كل ً
حين إماتة الرّب يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في جسدنا ، [ ١١ ] لأنشا نحن الأحياء نسلم دائماً
للموت من أجل يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في جمدنا المائث » .

ولم يأت لينظاهر بل جاء ليقوم بمهمّة ، لم تفهم ماريا ، أو لم تدرك ماريا ذلك عندما وجدته في الهيكل ، عندما كان في السّنة الثانية عشرة ، أي الخضوع تحت النّاموس ليكمّله ، ولا نسأل ماذا فعل بين سنة ١٢ وسنة ٣٠ ، يكفينا أنّه اشتغل نجّاراً ، وعمل بيديه حسب النّاموس ، حسب التّوراة : ستأكل خبزك بعمل يديك .

ولا يوجد في الأناجيل أيَّ وصف عن طفولة السيح وشبابه ، إلا ما يهمنا لخلاصنا ، فعندما أذهب إلى مكتب كي أحصل على إذن للسَّفر ، لا يهمني ماذا يفعل للوظّف في وقت فراغه ، أيبيع الخضر أم لا ، بل يهمني هنا عنده تذكرة أم لا ، إذن أم لا ، وهل يستطيع أن يعطيني إذنا للسَّفر أم لا .

وهكذا الإنجيل لا يذكر ثانويات ، بل يطرق إخلاء الذّات ، يسوع قال : « إن أراد أحد أن يأتي ورائي فلينكر نفسه ويحمل صليبه ويتبعني » [ متى ٢٤/١٦ ] ، وهو الوحيد الذي يستطيع أن يطلب منا ذلك ، لأنّه نفسه طبّق ما قاله وأنكر نفسه ، وأخلى نفسه آخذا صورة عبد صائر في شبه الناس ، وإذا وُجِد في الهيئة كإنسان ، وضع نفسه وأطاع حتّى للوت ، موت الصليب .

وهنا نصل إلى سؤال: مامعنى الآية للذكورة مراراً: «إيلي إيلي ليا شبقتني، أي إلمي إلمي لما شبكة النّيابة المي إلمي لماذا تركتني »[ متى ٤٦/٢٧]؟ من للهم أن نكون واعين إلى أنّ عليّة النّيابة الّي قام بها المسيح لم تكن عمليّة تمثيليّة ، الغرض من هذا للوت هو أن يأخذ يسوع مكاننا كخطاة أمام الآب ، أي أن يصبح هو نفسه الذي لم يعرف خطيّة ، لأجلنا رفع على الصّليب ، فأخذ المسيح مركز الإنسان الخاطئ المترّد المبتعد عن الله ، وبالتّالي الإنسان المرفوض من الله ، وعندما احتل المسيح مكان هذا الإنسان الخاطئ المرفوض ، وذاق مرارته وعلقمه القاسيين ، صرخ بصوت عظيم : «إيلي وشرب الكأس إلى نهايته ، وذاق مرارته وعلقمه القاسيين ، صرخ بصوت عظيم : «إيلي الله شبقتني » .

والغرض من الآلام ألَّتي اجتــازهــا للسيح هو للصــالحــة ، أي إنَّ الله كان في المسيح مصـالحاً العالم نفسه ، غير حاسب لهم خطـاياهم ، وواضعاً فيـنا كلمة المصالحة .

وتحمّل المسيح آلاماً جسديّة كالشّهداء الذين تألّموا بطريقة أكثر وحشيّة ، وذاقوا العذاب لفترة أطول ، بل تحمل غضب الآب عليه ، فقد كان جواب الآب ليسوع المعلّق على الصّليب ، ففي آي الله كا يذكر الكتاب : « المسيح افتدانا من لعنة النّاموس إذ صار لعنة لأجلنا لأنّه مكتوب ملعون كلّ مَنْ عُلَق على خشبة » ، [ رسالة بولس الرّسول إلى أهل غلاطيّة ١٩/٣ ] ، وبمعني أصح ، لقد حوّل الله الآب وجهه عن هذا الرّسول إلى أهل غلاطيّة ١٩/٣ ] ، وبمعني أصح ، لقد حوّل الله الآب وجهه عن هذا البديل ، حتّى يتجرّع الكأس حتّى نهايتها ، وبذلك صرخ : « إيلي إيلي لما شبقتني » .

ولاتنسَ أن يسوع صرخ هذه الصّرخة في السّاعة التّاسعة ، ثلاث ساعات بعد أن بدأت ظلمة شديدة تسود على الأرض ، هذه الظلمة ، وهذه الصّرخة تعلن لنا الحقيقة المرّة المظلمة ، وهي غضب الله الذي انصبّ على يسوع كمشّل للبشريّة الخاطئة ، الحكوم عليها بالموت ، ولذلك يسلمه للموت حتّى ينتصر الموت عليه ، ولكن شكراً لله أن القصّة لم تنته هنا ، كا قال يسوع : « انتقضوا هذا الهيكل ، وفي ثلاثة أيّام أقيه » أن القصّة لم تنته هنا ، كا قال يسوع : « انتقضوا هذا الهيكل ، وهنا نسأل ماهي الآية [يوحنا ١٩٧٢] ، أشار في هذا الكلام إلى موته وإلى قيامته ، وهنا نسأل ماهي الآية التي جاء بها يسوع ليثبت مطالبته ويؤكّد من خلالها أنّه هو يسوع المنتظر ؟ الكلمة المتجسّدة ، كثيراً ما أغاظ اليهود بقيامه بآماله لا تليق إلا بالله ، مثلاً دخوله إلى الهيكل ، وغفران الخطيئة .. إلخ .

وسألوه : أيَّ آية ترينا ؟

ونحن نعرف أن يسوع قام بمعجزات كبيرة حتّى إحياء الموتى ، وكلّ هذه العجائب لم تجعلهم يؤمنون به ، لأن أنبياء قبله أيضاً أقاموا الموتى ، مثل (إيليا) ، ونتيجة لهذا الضّغط من قبل اليهود ، قال لهم : « جيل شرير وفاسق يطلب آية ولا تُعطى له آية إلا آية يُونان النّبيّ » [ متّى ٢٩/١٢] ، ماهي هذه الآية الجديدة التي سوف يعطيهم

إياها ليثبت لهم أنَّه أعظم من موسى ، هل هناك عمل خارق يقدر الإنسان أن يقوم بـه أعظم من إقامة ميت وإعادته إلى الحياة ثانية ؟

هنـا احتال واحـد فقـط ، وهو أن يقيم نفسه بعـد موتـه ، وكا قيـل في [ يـوحنـا المان المان أن أخـدها أن أن أضعها أنـا من ذاتي ، لي سلطـان أن أضعها ولي سلطـان أن آخذها أيضاً ، هذه الوصيّة قبلتها من أبي » .

وعندما سئل يسوع بعد دخوله إلى الهيكل : من خوّلك أن تدخل هيكل الله الحي وتتصرّف كأنك سيده ؟ أضاف إلى نبوّته - أي نبوّة يونان - شيئاً جديداً ، أنه تحدّى اليهود لينقضوا الهيكل ، الهيكل الملوء بمجد الله ، ولكن هنا يشير إلى نفسه ، وكأنّه يقول : انقضوني ، أنا الّذي في يحيى كلّ الملك [ رسالة كولوسي ٢/٢] : « فهانّه فيه يَحَل كلّ مِلء الله هوت جسدياً » .

كأنّه يقول ؛ أميتوني ، وعندما أقيم نفسي من للوت بعد ثلاثة أيّمام سأقدّم لكم كلّ دليل تطلبونه على أنّي ربّ هذا الهيكل ، وبقيامته أقر أنّه فعلاً هو كلمة الله المتجسّدة ، أو بعبارة أخرى انتصر على للوت ، وهذا الانتصار لا يعني انتصاره هو فقل على للوت ، بل انتصارنا نحن أيضاً عليه ، وحتّى نقول : أين شوكتك يا موت ؟ أين غلمتك يا هاوية [ الرسالة الأولى إلى كورنشوس ٥٥/٥٥] .

وعلى الرَّغ من الآلام الَّتي اجتازها السَّيِّد ، ومن قيامته ، هو المصالحة ، « أي إنَّ الله كان في المسيح مصالحاً العالم لنفسه غير حاسب لهم خطساياهم ، وواضعاً فينا كلمة المصالحة » ، [ الرسالة الثانية إلى كورنثوس ١٩/٥ ] .

والأخ المسلم يسأل أو يتساءل : أين كلمة المصالحة هنا ؟ أين هنا يبد المصالحة ؟ وهذه الكلمة صحيح أولاً وأخيراً موجهة إلينا ، وتعنى لنا أيضاً أن نعترف بالإسلام ديناً

<sup>(</sup>١) أي الحياة ، كا فشر السيد روديغر .

عالميًّا ، موجَّها للبشريَّة كلُّها ، وتخدم دين المسلم وقرآنه الكريم ، ونقول : لـك دين ولي دين ، كا قال الشَّاعر خليل جرحس خليل :

دورُ العبادة مسجد وكنيسة ولها الهلال مع الصَّليب جُنودُ والنَّساسُ إمَّا رافعسون أكفَّهم جمعاً، وإمَّا رُكُع وسجود ومنسائر بجسوارهما ومسآذن يعلو الأذان بها ويسمو الجود وأخبى أنسا وأنسا أخبى قرآنسه خشن وإنجيلي هسدى وسعسوة متعاضدان محبسة ومودة متاخيان وعهدنا مغهود

والشَّاعر الحكيم المصري يقول:

فلا يفرّقنا في الأرض إنسان

الله مجمعنا ..... غدا الصُّليبُ هلالاً في توخُّدنا وجُّسع القسومَ إنجيلُ وقرآنُ أواصر الدُّم والتُّاريخ تجمعنا فكلنا في رحاب الحبِّ إخوان (٢١)

☆

أَنْبِتْنَا فِي الْبِيتَ مَاذَكُرِهِ السُّبِّد رودِيغُر بِلْفَظْهِ ، وكَأَنْه عَنْدُه بيت على حياله ، غير منتبه إلى أن ماذكره لا يقوم له وزن الشُّمر .

انتهى كلُّ ما قدُّمه السُّيَّد روديغر بخطُّه ويصوته .

﴿ مَنَا الْمُسِيِعِ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَ رَسُولٌ قَدْ خَلْتُ مِن قَبْلِهِ الرَّمِثُ وَأَمَّهُ صِيدَيقةٌ كَانَا يِأْكُلانِ الطَّعِامَ الظَّر كيفَ نُبَيِّن لَهُمُ الآيساتِ ثُمَّ الظُر أَنِّي يُؤْفِكُونَ ﴾ .

[النائدة: ٥/٥٧]

وبعد ..

فإنَّ من حقّي أن أقدّم رأيي فيا قدَّمه السَّيد روديغر براون ، والسَّبب أنه سمع منّي أوّلا ، ثمَّ علْق وناقش وردَّ ، ثمَّ قدَّم ما قدَّم . كتابة أو صوتاً ـ ولم تُتح لنا ظروفَهُ أن نلتقي لمتابعة الحوار ، فقد كان يستعد للسَّفر إلى للانية ، وواقعاً غادر السَّيد روديغر سورية أواخر نيسان ١٩٩٤م ، وكان على صلة معي في أواخر إقامته ، يرورني في مكتبي ، وأبدى كلَّ تقدير واحترام ، ووعد أن نبقى على صلة ، برسائل وإن قلّت .

شكرته على متابعته في تحصيله ، وعلى سعة صدره ، وعلى تقديره واحترامه ، وذكرته بوعده منذ اللّقاء الأول ، بـأنْ يقـدّم الإسلام للنّـاس كا هو عنـد أبنـائـه ، لا كا تقدّمه الكنيسة الأوربيَّة مشؤها بافتراءاتها وأكاذيبها .

ولن أذكر في تعليقى كل شيء ، سأذكر الهام جداً فقط ، وذلك عن قصد ، ألا وهو أن يعقد القارئ مقارنة بين ماقدّمت وبين ماقدّم ، ليصل إلى النتيجة التي يراها حسب محاكته وثقافته ، ولن أفرض رأيا ، فأنا ضد فرض الآراء ـ كا بينت خلال صفحات هذا الكتاب ـ ولكنني مع القناعة للكوّنة من بحث ودراسة موضوعيّين ، بعيداً عن التّعصّب والحقد وللكابرة .

من النقاط البارزة الَّتي يمكن التَّنبيه إليها ، قول السيد روديغر :

ـ « لأن الرُّوح تفحص كلَّ شيءٍ حتَّى أعمـــاق الله » ، كـــلام غير صحيـــح ، وغير مقبول ، فالإنسان لم يعرف أمر روحه التي بين جنبيه ، فكيف يعرف ( أعماق الله ) ؟!

ـ وركّز السيد روديغر على أن أمر التّالوث الأقدس « تفوق مداركنا الحمدودة » ، « لأنّها تمثّل له سرّ إيمانه الّذي لا يستطبع أن يشرحه » ، « وهو سرّ على الإحاطة به ، لذلك لا أُجرّب أن أحيط الثّالوث الأقدس بعقلي المحدود » ..

إِنَّ محدودية العقل واردة حينها يريد المرء الحديث عن كنه الذَّات الإلهيَّة ، لاعن وحدانيتها ، وحينا نتكلم عن أبعاد أعماق الكون أو أطرافه ، ومسافاتها بملايين ملايين السِّنين الضُّوئية .. أما في معرفة دينه ، وشرح عقيدته فقمة الوضوح ، لأن العقل ليس بعرل عن اعتفادي ، وهذا ماعتبت به السيد روديغر عند انتهاء جلسة الأربعاء ١٩٩٤/٢/٩م ، قلت له : أنا أحدَّثـك عن العقبل والفكر وتحكيم المنطبق ، وطرح إجاباتي بشكل عملي منطقي ضمن قناة العقل ، حتَّى الإسراء والمعراج إن لم يقبله العقل رفضته ، إن محمداً عَلَيْتُهُ لم يسر بنفسه ، الله هو الَّذي أسرى به ، وجعل الإسراء حادثة أرضية يقوم الدليل والبرهان عليها ، لتثبت للعراج ، وقلت له : ياسيد روديغر ، حفيدي عمره يدوم أو يدومان ، قام من سريره ، وأخذ مفتاح سيارتي ، وقادها ، وقام بنزهة على قمة جبل قاسيون ، هل تصدِّق كلامي هذا ؟ طبعاً لا ، ولاأنا أصدَّقه ، ولكن لو قلت لك : أنا أخذت حفيدي من سريره ، وأنا وضعته في السَّيَّارة ، وأنا قدتها متنزّها معه على قمة جبل قاسيون ، ثم عدت به إلى سريره ، هل تصدِّق هذا الكلام ؟ طبعاً نصدِّقه ، فهو عقلاني تماماً ، ولله المثل الأعلى سبحانه وتعالى ، لم يسر محمد علي بنفسه ، بل الله أسرى به ، وجعل الإسراء - كحادثة أرضية يمكن البرهان عليها ـ دليلاً على المعراج ، لذلك طلبت قريش وصف بيت المقدس لأنها تعرفه ، وتعرف أن محداً ماراً في حياته ، وسألته عن عيرها ، ولم تسأله عن سدرة المنتهى ، لأنَّه من رآها كي يقول : إنَّ الوصف صحيح ، فن عظمة الحادثة أنها قسَّمت إلى حادثة أرضية قام البرهان العقلي عليها ، وحادثة ساوية سبقتها معجزة إلهيــة سلّمت

قريش بها بعد أسئلتها ، وإلا كان المعراج ممكناً من مكة المكرمة مساشرة ، بلا إسراء إلى بيت المقدس .

ياسيد رود يغر أنا أحدثك عن العقل ، وتبدأ إجاباتك بعزل العقل : تفوق مداركنا ، سرَّ لا يمكن شرحه ، وعقلي محدود ..!

ـ وقال : « الله في العبرية Elohim إلوهيم في صيغة الجمع ، أُلوهيَّة جامعة » .

قال الختصُّون لدى مراجعتهم وسؤالهم عن ( إلوهيم ) :

إيلوها جمها إيلوهم ، صيغة مطوّلة من (إيل) بالآراميَّة elah ، وبالعربيَّة الله ilah ، وتظهر التَّسية (إيلوها) أربعين مرّة في سفر أيّوب ، وهي نادراً جدّاً ماتشير إلى إله وثني ، مع ذلك في [الخروج ١٢/١٢] : إن إيلوهيم (آلهة للصريّين) ، وقد ترد بعني إله وثني مفرد [قضاة ٢٤/١١] ، بل يمكن أن نصادف (إيلوهيم) تسية لألهة وثنيّة [١ عل ٥/١١] .

إيلوهم : تسمية كنعائية الأصل ، ذات معنى يدل على الجمع ، أخذها عنهم العبرائيون الأوائل ، واستخدموها بالعنى الإفرادي ، لقد كان في الشّرق الأدنى القدم في النّصف الثّاني من الألف الثّانية قبل الميلاد ، اتّجاه مؤكّد شبه توحيدي ، وكان يمكن لكلّ إله أن ينتحل صفات الإله الآخر ، وهكذا يكن أن يدعى إله مفرد elohai لكلّ إله أن ينتحل صفات الإله الآخر ، وهكذا يكن أن يدعى إله مفرد إلى ( آلهي ) ، أو adonai ( أربابي ) ، ولم يشعر العبرانيّون الأوائل بأيّ حرج في الإشارة إلى إلهم الوحيد بهذه الأساء ،

واستخدمت ( إيلوهيم ) في التَّوراة أيضاً لوصف أشخاص غير إلهيِّين ، وفي ( ١ صم ١٣/٢٨ ] تعني إيلوهيم ( شبحاً ) ، وفي ( زكر يا ٧١٢ ] استخدمت لوصف بيت داود .

يُوحَّد أُحداناً بين ( يهشه ) و ( إيلوهيم ) في صيغة ( يهشه إيلوهيم ) ، ويظهر مصطلح ( إيلوهيم ) ٢٦٠٠ مرَّة تقريباً في التَّوراة ، لكن حتَّى عندما تشير كلمة

(إيلوهيم) إلى إله إسرائيل فإنه يكن التعامل معها بصيغة الجمع [تك ١٣/٢٠]، لكن الإشارات بصيغة الجمع استخدمها الكتبة التوراتيون كأساء للآلهة التي أدانوا عبدادة الإسرائيليين لها، وهو ما نجده في صيغة (إيلوهيم أحريم) أي آلهة أخرى، [خروج الإسرائيليين لها، وهو ما نجده في صيغة (إيلوهيم أحريم) أي آلهة أخرى، والاحظ ٢/٢٠، تثنية ٧/٠]، أو (إيلوهيم حدشيم) أي آلهة جديدة، [قضاة ٨/٥]، ونلاحظ هنا أنّ الكتباب التوراتيين استخدموا للعني الفردي لكلمة (ألوهيم) في تسهية الآلهة المحرّمة مثل عشتار، ملكوم، كاموش [٢ مل ٢١/٥، ٢٢/١١].

ولأنَّ (إيلوهيم) مقابلة لـ (أناشيم) ناس [قضاة ١٣/٩]، فهي يكن أن تتضَّن أيضاً درجات بين النَّوعَيُن : الإلهي والبشري، وبين تلك الدَّرجات نجد الأرواح [١ مل ١٣/٢٨، الشروعيُن : والآلهة الصَّغيرة [تك ١٥/٤٨ و ١٦].

ويمكن استخدام مصطلح (إيلوهيم) في تعابير وصفيّة ، وذلك بمعنى العظمة ، والقوّة وماشاب ذلك ، مثلاً : روح إيلوهيم ، أي ريح عظيمة [ تـك ٢/١] ، نسيم إيلوهيم : أمير كبير [ تك ٦/٢٢] ، نفتولي إيلوهيم : صراعات عنيفة [ تك ٨/٣٠] .

فكيف فهم السيّد روديغر Elohim ألوهية جامعة ، ليستندل بذلك على التثليث وتعدد الإله ؟!

\_ و قُلْنَا اهبطُوا مِنْها جميعاً ﴾ [البقرة: ١٨٧٦] ، ألا يعني ذلك الجنس البشري

لا ، الخطاب لآدم وحواء وإبليس ، ويوضح ذلك ﴿ بعضكم لبعض عدو ﴾ ، أي الشيطان عدوً لكم ، [ صفوة التفاسير ١/١٥ ] .

ـ « نرى الثلاثة والتُّوحيد في الوقت نفسه » .

وكلُّ ما سبق هذه العبارة من استشهادات لا يدل على صحَّة هذه النتيجة مطلقاً .

ـ واستشهد السيمد روديغر بتفسير الرازي لمعنى كاســة ( المسيح ) ، فـــأورد قــولاً مشؤشاً مبتوراً .

جاء في ( التفسير الكبير ) للإمام الفخر الرَّازي ( ٤٩/٨ ـ ٥٠ ] في تفسير قولمه تعالى : ﴿ المسيح عيسى ابن مريم ﴾ ، المسيح هل هو اسم مشتق أو موضوع ؟

الجواب فيه قولان : الأول : قال أبو عبيد اللَّيث : أصله بالعبرانيَّة مثيحا ، فعرَّ بته العرب وغيَّروا لفظه .

القول الثَّاني : إنَّه غير مشتق ، وعليه الأكثرون .

قال ابن عبّاس : إغا سمى عيسى عليه السّلام مسيحاً ، لأنّه ماكان يسح بيسده ذا عاهة إلا برئ من مرضه .

قبال أحمد بن يحيى : سِمِّي مسيحاً لأنَّه كان يمسح الأرض أي يقطعها ، ومنسه مساحة أقسام الأرض .

إنَّه كان مسيحاً لأنَّه كان يسح رأس اليتامي لله تعالى .

إنَّه مسح من الأوزار والآثام .

سمِّى مسيحًا لأنَّه ماكان في قدمه خمص ، فكان ممسوح القدمين .

سمّي مسيحاً لأنّه كان ممسوحاً بدهن طاهر مبارك ، يُمْسَحُ به الأنبياء ، ولا يُمْسَح به غيرهم ، ثم قالوا : وهذا الـدّهن يجوز أن يكون الله تعمالى جعلـه علامـة حتّى تعرف الملائكة أنْ كلّ ما مُسِحَ به وقت الولادة فإنّه يكون نبيّاً .

سُمِّي مسيحاً لأنْ جبريل مسحه بجناحه وقت ولادته ليكون ذلك صوناً له من مسيِّ الشَّيطان .

سُّمِّي مسيحاً لأنَّه خرج من بطن أمَّه ممسوحاً بالدُّهن .

قال أبو عمرو بن العلاء : المسيح : الملك .

قال النَّخعي : للسيح الصدية. ، والله أعلم .

هـذا مـأورده الإمـام الفخر الرازي في تفسيره ( التفسير الكبير ) حرفيًا ، لامـــا أورده السيد روديغر

ـ وقال السيد روديغر : « كلمة الله » ، و « روح منه » ، لقبان انفرد بهما للسيح .

لا ، لم ينقرد بها السيد المسيح . ﴿

لأنَّ (كلمسة الله) كانت : (كن ) ، أي كن من غير واسطسة أب أو نطفسة ، و (كن ) وردت عدة مرَّات في كتاب الله المجيد :

ـ ﴿ وَإِذَا قَصَى أَمَراً فِإِنَّهَا يَقُولُ لَهُ كُن فِيكُونَ ﴾ [ البنرة :١١٧/٢ ] .

ـ ﴿ إِذَا اقْضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيكُونُ ﴾ [ آل عران : ٢٧٦ ] .

وبشأن آدم عليه السلام : ﴿ خَلَقَهُ من تَرابٍ ثُمَّ قَالَ لَـهُ كُن فيكُونَ ﴾ [ال عران : ٥٩/٢ ] .

- ﴿ إِنَّهَا قَوْلُنَا لِشِّيءِ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن تَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونَ ﴾ [النحل: ٢٠/١٦].

- ﴿ سَبُحَانَةَ إِذَا قَضَى أَمِراً فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ كُن فيكُونَ ﴾ [ مريم: ٢٥/١٦ ] .

- ﴿ إِنَّا أَمْرُهُ إِذَا أُرِادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيْكُونُ ﴾ [ يس : ٧٢/٣١ ] .

ـ ﴿ فَإِذَا قَضَى أَمِراً فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونَ ﴾ [ غافر : ١٨٤٠ ] .

إنَّ (كلمة الله ) : كن كانت بحق السيـد المسيح ، وبحق آدم ، وبحق : ﴿ إِنَّا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيئًا ..﴾ .

و ﴿ روح منه ﴾ أي ذو روح مبتدأةٍ من الله ، وهــو أثر نفخــة جبريــل عليـــه السُّلام في صدر مريم ، حيث حملت بتلك النُّفخة ليعيش .

و ( من روح الله ) ، و ( روحنا ) ، و ( من روحي ) جاءت في آيات عديدةٍ :

﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحِنَا فَتَمُّلُ لَهَا بَشَراً سَوِيّاً ﴾ [ مريم: ١٧/١١ ] ، أي فأرسلنا إليها جبريل عليه السَّلام .

. ﴿ فَنَفَخْنَا فِيهَا مِنْ رُوحِنَا ﴾ [ الأنبياء ١١/٢١ ] ، كناية عن وضع سرَّ من أسرار الله تعالى في بطنها كان به وُجُود جنينها عيسى وحياته ، ﴿ مِنْ رُوحنا ﴾ ، أي من جهة روحنا جبريل ، ألذي نفخ في جيب درعها فحملت بعيسى .

﴿ فنفخنا فيه من روحنا ﴾ [التحريم: ١٢/١٦] ، أي فنفخنا فيه روحاً من خلقنا
 بلاوساطة أب .

وبحق آدم : ﴿ فَإِذَا سَوَّيتُهُ وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن روحي فَقَعُوا لَـه سَاجِندين ﴾ [الحجر ٢٧/١٥] .

وبحق آدم أيضًا : ﴿ فَإِذَا سَوُّ يَتُهُ وَنَفَخَتُ فَيَهُ مَنَ رُوحِي ﴾ [ ص ٢٢/٢٨ ] .

وهكذا (كلمة الله)، و (روح منه) لقبان لم ينفرد بها للسيح، ومع ذلك فلنقرأ الآية بشكل كامل : ﴿ يَا أَهلَ الكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دينكُم ولا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلا الحق إِنَّمَا اللهِ عَلَى اللهِ إِلا الحق إِنَّمَا اللهِ عَيْدَ عَيْدَى اللهِ إِلا اللهُ وَكَلِمَتُهُ أَلقاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاثَةُ انتَهُوا خَيْراً لَكُم إِنَّمَا اللهُ إِلهٌ وَاحِدٌ سَبْحَانَهُ أَنْ يكُونَ لَـهُ وَلَـدٌ لِللهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاثَةُ انتَهُوا خَيْراً لَكُم إِنَّمَا اللهُ إِلهٌ وَاحِدٌ سَبْحَانَهُ أَنْ يكُونَ لَـهُ وَلَـدٌ لَهُ مَا فِي الأَرْضُ وَكَفَى بِالله وَكِيلاً ﴾ [النساء: ١٧١/٤].

## فلنتمعن بـ :

١ \_ ﴿ لا تَغْلُوا ﴾ .. لا تجاوزوا الحدّ ، ولا تَغْرطوا فيه .

 ٢ ـ ﴿ إِنَّهَا المسيحُ عيسى ابن مريم رسولُ الله ﴾ ، رسول الله ، والرُّسل كُنُر ، هـ و أحدم .

﴿ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ﴾ ، فأمنوا ببالله ، لابالمسيح ، آمنوا ببالله وَرُسُله وهنا المسيح ضناً في رُسُل الله .

٤ ـ ﴿ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاثةً ﴾ ، رفض للتثليث .

ه ـ ﴿ انتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّا اللَّهُ إِلَّهُ وَاحِدٌ سبحانَهُ أَن يكُونَ لَه وَلَدٌ لَهُ ما في السّبواتِ وما في الأرضِ .. ﴾ ، فبعد الأمر بالانتهاء عن القول ثلاثة ، تأكيد على التوحيد ، وتذكير بملك الله العظيم .

وهكذا .. الآية ذاتها ناطقة بالتوحيد ، مؤكّدة عليه ، رافضة التّثليث ، « التأم جُرْحُ والأساةُ غَيّبُ » .

- وقال السيد روديغر : « الإنجيليون يسدلون ستاراً كثيفاً » .

ونتساءل : لِمَ هذا الاتّفاق السبق ؟ هل هو مصادفة ؟ أم لأسباب أخرى فرضت هذا السّتار الكثيف ؟

وقال السيد روديغر : حياة يسوع من ١٢ إلى ٣٠ من عمره « قضيَّة ثانويَّة » .

عجيب غريب أن تكون ١٨ سنة من حياة يسوع « قضية ثانوية » ، فلا تعليق على كون حياة أقنوم من ثلاثة أقانم ـ في عقيدة روديغر ـ ثانوية .

روقال السيد روديغر: «عندما نجتمع لأمور دينيَّة أو تاريخيَّة لا نتكلُّم عن أسعار الخضر والفواكه لأنَّها لاتهمنا ».

صحيح هذا القول ، ولكن عندما نجتم لبحث أسعار الخضر والفواكه ، العكس صحيح ، لانتكلّم عن أمور دينيّة أو تاريخيّة لأنها لاتهمنا .

حياة يسوع ٣٣ سنة ، ضاع منها مع سِنِيّ الطفولة ثماني عشرة سنة أخرى ، هذا غير مهم ، « لا يهمنا كيف شرب ونام » ، بل يهمنا لنشرب مثله وننام مثله ، إنّه القدوة لأتباعه ، « ولا نريد أن نعرف أكثر » ، لماذا ؟ بل نريد أن نعرف كلّ لحظة في حياته ، وهو الذي وُلِد بمعجزة .

- « إيلي إيلي لما شبقتني » ، على الرَّغ من تفسير السيد روديغر ، نتساءل : ألا يعلم السيد للسيح ما يفعل به ، وما الهدف ؟ فلو عرف المعنى الذي قدَّمه السيد روديغر لما سأل .

وإن غاب عنه للعني ، أين الألوهية !

- ومثال بائع تذكرة السنفر ، لا تنطبق أيضاً على حياة يسوع ، فأنا - حقاً - لا تهمني من حياة بائع التذكرة إلا التذكرة ، ولا ألقاه إلا مرات محدودة في كل حياتي ، وذلك عند السفر ، ولكن تهمني حياة يسوع كلها وبتفاصليها الدّقيقة ، في كلّ ساعة في حياتي لأقتدي بها وأعمل كا عمل ، فهو القدوة والأسوة .

كيف تصرُّف في كلِّ موقف ، كي أتصرُّف . في حياتي . كا تصرُّف .

لقد استشهد السَّيِّد روديغر بالتَّوراة والإنجيل ، ولكنه لم ينطرق إلى موثوقيتها ، ومتى كتبت ، وأوجه الخلاف والتَّناقض بينها .

## وهكذا .. لم يجب عن :

- ـ كيف نفسّر وجود التثليث في العقائد الوثنيَّة القديمة ، ووجوده في للسيحيَّة !
- وكيف نفسر وجود الصلب أيضاً في العضائد الوثنيَّة القديمة ، ووجوده في المسيحيَّة !
  - ولماذا لم يفد خطايا البشريّة وهو الرّب دون صرحات وآلام ..!
- ولم يتوقف عند دور العقل والعلم قُبالة الرَّموز والأسرار ، وقبولها تسليها دون حوار ، مَّا سبب انتشار الإلحاد في أورية ، حتى لم يبق سوى ٥٪ ممن يزورون الكنائس في الآحاد .
- ولم يتطرّق إلى مكتشفسات مغساور قران ، مكتشفسات البحر للبت ، ولا إلى
   مكتشفات قنّا ( نجع حمادي ) .

إن بساطة الإسلام ، ووضوح مبادئه ، جعلته الأقدر على كسب الأتباع ، وهو الأوّل بين عقائد العالم في مخاطبة العقل ، ومواكبة العلم .

وإنَّ الَّذي قدَّمته خاضع للحوار ، ولا أقول هو الإسلام ، بـل أقـول : إنَّ الَّـذي قدَّمت ، مـا فهمته أنا من الإسلام ، ولا أُحَّل الإسلام فهمي الخاطئ إن أخطـأت أو سهوت .

كَا وَإِنَّنِي لاَ أَقُولَ إِنَّ مـا قـدَّمـه السَّيِّـد روديغر براون هو الرَّدُّ للسيحي الكنسي عن أسئلتي ، بل إنّه ما فهمه عن دينه .

لذلك .. وليبقى الحوار دائماً ـ بشروطه وآدابه ـ بين المسلمين ضن الجماعة الإسلاميّة الواحدة ، وضن الجماعات فيا بينها ، وبين السّنّة والشّيعة للتّواصل ووحدة الصّف ، وبين المسلمين والعلمانيّين ، وبين المسلمين والمسيحيّين بهدف البحث عن الحقّ لاتّباعه ، والخضوع إليه دون مواربة أو تعصب .

قال تعالى : ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكَا هُمُ نَاسِكُوهُ فَلاَ يُنَازِعُنْكَ فِي الأَمرِ وَإِدْعُ إِلى رَبِّكَ إِنْكَ إِنْكَ لَعَلَى هُدَى مُسْتَقَيمٍ ، وَإِن جَادَلُوكَ فَقُل اللهُ أَعْلَمُ بَمَا تَعْمَلُونَ ، اللهُ يَحْكُمُ يَئْكُم يَوْم القيَامةِ فَيَا كُنْتُم فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [الحج : ١٨/٢١ ـ ١٦].

والحمد لله ربِّ العالمين أوَّلاً وآخراً .



## المصادر والمراجع

آفاق للسنقبل ، جاك أتاني ، دار العلم للملايين ، الطُّبعة الأولى ١٩٩١م .

أسرار الشاتيكان ( قضية ليبدل ) ، ليبوببولند ليبدل ، ترجمية تحسين حجبازي ، دار التّضامن ، الطّبعة الأولى ١٩٩٠م .

أسطورة تجسّد الإله في السيد للسيح ، أشرف على التّحرير البروفيسور جون هيك ، تعريب د . نبيل صبحي ، دار القلم ـ الكويت ، الطبعة الأولى ١٩٨٥م .

الإسلام كبديل ، د . مراد هوقمان ، مؤسّسة باڤاريا للنشر والإعلام والخدمات مع مجلمة النُّور الكويتيَّة ، الطَّبعة الأولى ١٩٩٣م .

إظهار الحق ، رحمة الله خليل الرحمن الكيربوي الهندي العثماني ، طبعة الرئاسة العمامة لإدارات البحوث العلميَّة والإفتاء والمدَّعوة والإرشاد ، الرياض ١٩٨٩ ، دراسة وتحقيق وتعليق الدكتور محمد أحمد محمد عبد القادر خليل مكَّاوي .

أعلام الموقعين عن رب العلمين ، ابن قيم الجوزّية ، مكتبة الكليات الأزهرية ، القاهرة ١٩٦٨م .

الدّعوة إلى الإسلام ، السير توماس آرنولد ، مكتبة النهضة للصريّة ، القماهرة الطّبعة الثّانية ، ١٩٥٧م .

أعيان الشّيعة ، العلامة محسن الأمين ، دار التّعارف للمطبوعات ، بيروت ١٩٨٣م . البداية والنهاية ، الحافظ ابن كثير ، مكتبة للعارف بيروت الطبعة الثانية ١٩٧٤م . البعد الدّيني في السّياسة الأمريكية تجاه الصّراع العربي الصّهبوني ( دراسة في الحركة

المسيحيَّة الأصوليَّة الأمريكية ) د . يوسف الحسن مركز دراسات الوحدة العربية بيروت ١٩٩٠م .

تاريخ أوربة في العصور الوسطى ، هـ . أ . ل فيشر ، دار للعارف بمصر الطّبعة الثالثة ( بلا تاريخ ) .

تاريخ الرَّسل والملوك ، ابن جرير الطبري دار المعارف بمصر ، ذخائر العرب ١٩٦٠ م . تاريخ العالم ، السير جون همرتون ، مكتبة النهضة المصرية .

التفسير الكبير ، الفخر الرازي محمد بن عمر التيي البكري ( فخر الدين ) ، طبعة دار الفكر بيروت .

تنصير المسلمين ( بحث في أخطر استراتيجية طرحها مؤتمر كولورادو التَّنصيري ) ، عبد الرزاق ديار بكري ، دار النَّفائس الرِّياض .

جواهر الأدب ، أحمد الهاشمي ، مكتبة المعارف بهروب .

الحركة الصّليبيّة ، د . سعيد عبد الفتاح عاشور ، مكتبة الأنجلو للصرية ، القاهرة الطّبعة الأولى ١٩٦٣م .

حضارة العرب ، غوستاف لوبون ، دار إحياء التراث العربي ، الطبعة الثالثة ١٩٧٩ م . حول الوحدة الإسلامية ، أفكار ودراسات ، إعداد قسم العلاقات الدولية في منظمة الإعلام الإسلامي ، طهران الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ .

الحَيْدَة ، عبد العزيز بن يحيى بن مسلم الكناني ، دأر الفتح للطّباعة والنشر ، بيروت الطبعة الأولى ١٩٨٣م .

دراسة الكتب للقدّسة في ضوء المعارف الحديشة ، د . موريس بوكاي ، جمعية المدّعوة الإسلاميّة العالمية ، طرابلس .

رسالة الآدابُ في علم آداب البحث والمناظرة ، محمد عي المدين عبيد الحميد ، المكتبة التَّجارية الكبرى ، القاهرة الطُّبعة السَّابعة ١٩٥٨م .

صفوة التَّفاسير ، محمد على الصَّابوني ، دار الرُّشاد ( بلا تاريخ ) .

الفصل في الملل والأهواء والنَّحلَ ، ابن حزم الظَّاهري ، دار المعرفة ، بيروت ١٩٨٦م .

قصة الحضارة ، وَل دُيُورانت ، للنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بجامعة الدول العربية القاهرة .

العقائد الوثنيَّة في الديانة النَّصرانية ، محمد طاهر التُّنِّير ، بيروب ١٣٣٠هـ / ١٩١٢م .

مجموعة رسائل في علم التَّوحيد ، صحِّحه وأشرف على طبعه القـاضي عبـد الرحمن بن يحيى الإرياني ، وزارة الإعلام والثقافة اليهنيَّة ، الطبعة الأُولى ١٩٨٣م .

محاضرات في النّصرانيّة ، محمد أبو زهرة ، دار الكتاب العربي ، مصر الطبعة الثّالثة المالتة . ١٩٦١م .

المعتقدات الدّينيّة لدى الشّعوب ، ترجمة د . إمام عبد القتاح إمام ، عالم المعرفة العدد العتقدات الدّينيّة لدى الشّعوب ، ترجمة د . إمام عبد أيار ( مايو ) ١٩٩٣م .

مقالات إسلاميّة ، مرتضى المطهّري ، دار التّعارف للمطبوعات بيروت .

موسوعة المستشرقين ، د . عبد الرحمن بدوي ، دار العلم للملايين بيروت .

الموسوعة الميسّرة في الأديان وللذاهب للعاصرة ، النّدوة العالميّة للشّباب الإسلامي ، الرّياض الطّبعة الثانية ١٤٠٩ هـ/١٩٨٩م .

مناهج المستشرقين في الدراسات العربية والإسلاميّة ، المنظمة العربيّة للتربية والثقافة والعلوم ومكتب التربية العربي لدول الخليج . صدر في إطار الاحتفال بالقرن الخامس عشر الهجري .

نهج البلاغة ، تحقيق الدكتور صبحي الصالح ، منشورات دار الهجرة بيروت . ينابيع المسيحية ، خوجة كال الدين ، تعريب إساعيل حلمي البارودي ، لجنة المحققين لندن ١٩٩١م .



## المحتوى

| الصفحة     | الموضوع                                                                    |
|------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ٥          | مقدَّمة                                                                    |
| 10         | الحوار دائماً ضمن الجماعة الإسلاميَّة الواحدة                              |
| ۲۳         | من ركائز الحوار ضمن الجماعة الواحدة                                        |
| 40         | الحوار دائًا بين الجماعات الإسلاميَّة على مختلف مواردها وقنواتها           |
| <b>ጞ</b> ጞ | الحوار داعًا بين السُّنَّة والشُّيعة                                       |
| ٤٧         | الحوار دائماً بين المسلمين وبين العلمانيّين                                |
| 70         | الحوار دائماً بين المسلمين وبين أهل الكتاب                                 |
| ٥٥         | وثائق من الحوارات                                                          |
| ، ۲٥       | رسالة عبد الله بن إساعيل الهاشمي إلى المسيح بن إسحاق الكندي، يمدعوه        |
|            | بها إلى الإسلام                                                            |
| 75         | حوارٌ مع مستشرق                                                            |
| 70         | اللَّقاء الأَوَّل : الحوار الإسلامي-المسيحي                                |
| ľY         | اللِّقاء الثَّاني: آفاق الإسلام في أوربة                                   |
| ۸۳         | اللَّقاء الثَّالث : الوتَنيَّة تَقُحَم بالمسيحيَّة                         |
| ٨٨         | اللَّقاء الرَّابِع : كيف طرأت الوثنيَّة على الديانة المسيحيَّة الموحَّدة ؟ |
| ٨٨         | هل وُجِد المسيح حقًّا ؟                                                    |
| 9.4        | نشأةُ عيسى                                                                 |

| المغمة | الموضوع                                                                    |
|--------|----------------------------------------------------------------------------|
|        |                                                                            |
| 4٤     | الرَّسالة                                                                  |
| 90     | الرُّسُل                                                                   |
| 4٨     | قسطنطين والمسيحية                                                          |
| 1.0    | اللَّقاء الخامس: الإعجاز في القرآن الكريم                                  |
| 1-7    | الإعجاز اللُّغوي                                                           |
| 115    | الإعجاز العددي                                                             |
| 117    | اللَّقاء السادس: الإعجاز في القرآن الكريم                                  |
| 334    | الإعجاز العامي                                                             |
| ነ¥ጘ    | الإعجاز الغيبي                                                             |
| 140    | الإعجاز التَّشريعي                                                         |
| 177    | اللَّقاء السَّابِع : أعلام الحوار في الوقت الحاضر                          |
| 177    | مناهج المنتشرقين في تناول مصادر السلمين                                    |
| 144    | إلى أيُّ حدُّ تؤثِّر الحلات الصَّليبيَّة على الحواريين للسلمين والمسحيين ؟ |
| ነሂል    | أسماء بعض المستشرقين الذين قدموا الإسلام عقيدة بشكل موضوعي                 |
| 144    | ما الكتب ألَّتي تخدم للسلمين في الاطِّلاع على للسيحيَّة ؟                  |
| 144    | الحاجز الأكبر بين المسلمين والمسيحيين                                      |
| ١٢٩    | ظاهرة التّبشير السبحي الغربي، وأثرهاعلى الحواربين المسامين والمسحيّين      |
| 14-    | مؤتمر كولورادو                                                             |
| 144    | نقطة الانطلاق المناسبة للحوار الإسلامي السيحي                              |
| 371    | مستقبل السبحيَّة في المنطقة                                                |
| ١٣٤    | الهُوَيَّة الإسلاميَّة ضَمن العروبة                                        |

المبغحة

| الصفيحة        | الموضوع                                         |
|----------------|-------------------------------------------------|
| ١٣٥            | اللَّقاء الثَّامن : (إجابة السيد روديغر برأون): |
| ١٣٦            | محدودية العقل                                   |
| ١٣٧            | آیات کتابیّهٔ                                   |
| ١٣٨            | ألوهية المسيح                                   |
| 144            | سقوط آدم                                        |
| 124            | شهادة العهد الجديد                              |
| 157            | شهادة القرآن الكريم                             |
| 10.            | كلمة الله، وروح منه                             |
| 10.            | استعراض تاريخ الفكر للسيحي                      |
| \o\v           | كلام عن تاريخ الفكر المسيحي                     |
| <b>V</b> F/    | طفولة السيح                                     |
| 148            | خاتمة                                           |
| 148            | نقاط بارزة يمكن التنبيه إليها                   |
| 177            | إلوهيم ( Elohim ) في صيغة الجمع                 |
| 144            | الفخر الرَّازي وتفسير ﴿ المسيح عيسي ابن مريم ﴾  |
| <b>) \ \ \</b> | (كلمة الله، وروح منه) لقبان أنفرد بهما للسيح    |
| 181            | ما لم يجب عنه السيد روديغر                      |
| ١٨٣            | الإسلام هو الأقدر على كسب الأتباع               |
| 140            | للصادر والمراجع<br>☆ ☆ ☆                        |
|                | <b>* *</b>                                      |
|                | <b>*</b> 7                                      |

إمن الأستاذ الدكتور سمسوتي أبوخليل تعديقات عن تحضيت التثليم و الصلب.

Prover Brown

الحوار دائماً للتواصل . وتنفيذاً لأمر الله تعالى : ﴿لا إكراهَ في الدِّين قد تَبَيَّنَ الرُّشدُ منَ الغَيِّ﴾ [البقرة ٢/٢٥٦]،

والحوار دائماً لتحقيق وحدة الصَّفِّ، الحوار الذي يغتح الأبواب الموصدة بين الإخسوة أنفسسهم، وبينهم وبين

الابواب الموصف م وبين الإحسوه الفسسسهم ، وبيسهم وبين الآخرين ، ويزيل ماتوهم كلٌّ عن الآخر .

الحوار دائماً بعيداً عن المواقف المتحجّرة ، الّتي توصل إلى ضيق الأفق ، والبعد عن الحقيقة

والحوار ضيرورة ، ولكن ضمن (ميبران) هو آداب الحوار وشروطه ، فالحوار الصحيح ـ إن صدقت النيَّات ـ لا يصل فيه أحد الطرفين إلى قواعد ، أو نشائح : إن محيط نصف الدَّائرة يساوي نصف قطرها لاشتراكهما بكلمة (نصف) ، أو : دائرة مربعة ، أو مثلث متوازى الأصلاع To: www.al-mostafa.com